


голосъ
ЦЕРНВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный
журналъ.

Г О Д Ъ  И З Д А Н І Я  П Е Р В Ы Й .

1912 г. Ноябрь.

М О С К В А
ПЕЧАТНЯ А. И. СНЕГИРЕВОІІ

ОСТОЖЕНКА, савеловскііі ііе р . ,  соб. д.

1912.



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .

1. Оправѣ церковнаго отлученія или анаѳематствованія.—
Владиміръ, Митрополитъ М оско вск ій ....................

2. Входъ во храмъ пресвятой Владычицы нашея Бого­
родицы и Приснодѣвы Маріи.— В асилій , Епископъ 
М ож айск ій ......................................................................

3. Рѣчь, при открытіи противоалкогольнаго съѣзда въ
Москвѣ 6-го августа 1912 года.— Арсеній, А рх іепи ­
скопъ Н о в го р о д с к ій ...................................................

4. Рѣчь, при закрытіи въ Москвѣ всероссійскаго съѣзда
практическихъ дѣятелей по борьбѣ съ пьянствомъ —  
Митрофанъ, Епископъ Г о м е л ь с к ій ....................

5. Страничка изъ современнаго патерика.— Епископъ
Ніконъ, членъ Св. Сѵнода и Гос. С о в ѣ та ................

6. Духовный дневникъ.— Архимандрита» Арсеній•, . . .
7. Свѣточи Православной Христовой Церкви.— М. Но­

воселовъ ....................................................................
8. Часовня.— ............................................................
9. Анализъ человѣческихъ страстей. — Іеромонахъ Н и ­

колай ........................................................................
10. Мысли мірянина о современномъ исполненіи церковныхъ

службъ.— В. Н иколаевъ ............................................
11. Мухаммедаиское ученіе о пророкахъ.— К. Меркурьевъ.

О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

12. Къ законопроекту о расширеніи правъ женщины.—
Николай, Архіепископъ В а р ш а в с к ій .....................

13. Христіанская Церковь и современный соціализмъ.—
И. Айвазовъ ..............................................................

14. Программа для преподаванія въ духовныхъ семина­
ріяхъ свѣдѣній по обличенію соціализма.— И. Айвазовъ.

15. Библіографія — „Блуждающее богословіе44 Ѳ. Мель­
никова.— Н. Виноградскій ........................................

16. Церковная хроника.— Московскій Отдѣлъ Православ­
наго Камчатскаго Братства.— И. М ............................

При этомъ № разсылается Списокъ изданій ,,Религіозно-Философской
М. А. Новоселовымъ.

Стран.

8—  35

36—  51

52—  61

62—  66

67—  80 
81—  88

89—  94 
95—  96

97— 104

105— 129
130— 140

141— 145 

146— 173 

174— 183 

184— 190 

191 — 192

Б-ки, издав.



О правѣ церковнаго отлученія или анаеемат-
ствованія.

Ни одно изъ дѣйствій церковной власти не порождало 
и не порождаетъ въ христіанскомъ обществѣ столько 
недоразумѣній, ропота и недовольства и не подверга­
лось и не подвергается такимъ нападкамъ со стороны 
свободно, но неправомыслящихъ людей, какъ наложеніе 
отлученія отъ Церкви, произнесеніе анаѳемы. Одни, не 
имѣя правильнаго понятія о значеніи, духѣ и харак­
терѣ церковнаго отлученія, смотрятъ на него, какъ на 
дѣйствіе, не соотвѣтствующее духу христіанской любви, 
и возмущаются мнимою жестокостью, которую Церковь 
въ данномъ случаѣ доводитъ будто бы до крайности х);

х) Богъ есть любовь,—говорятъ онн.—Онъ тако возлюби міръ, яко и Сына 
Своего Единороднаго далъ есть, да всякъ вѣрующій въ Онъ не погибнетъ, но 
имать животъ вѣчный (Іоан. 3, 16). Зачѣмъ же отлученіе въ Его Церкви? 
Зачѣмъ отлученіе отъ Бога н Христа послѣ того, какъ врази бывше,прими- 
рихомся Богу смертію сына Его (Рим. 5, 10)? Зачѣмъ проклятіе, когда 
Христосъ искупилъ насъ отъ клятвы законныя, бывъ по насъ клятва (Гал. 3, 
13; 2 Еор. 5, 17—27)? Евангеліе Господа Іисуса есть вѣсть мира и любви; 
нигдѣ не завѣщалъ Онъ въ немъ ненависти или вражды, но повсюду за­
повѣдуетъ одн* любовь всеобъемлющую (1 Кор. 13, 7). Церковь православ­

іе



—  4 —

а другіе хотя и отдаютъ ему справедливость, какъ 
внѣшней, дисциплинарной мѣрѣ, но отрицаютъ въ немъ 
то; что составляетъ существенную принадлежность его, 
отрицаютъ внутреннюю силу и дѣйственность отлуче­
нія; нѣкоторые же до того простираютъ посягательство 
свое на церковное отлученіе, что отвергая богооткро­
венное происхожденіе церковнаго отлученія, называютъ 
его изобрѣтеніемъ среднихъ вѣковъ, порожденіемъ вар­
варскаго времени, самовольно захваченнымъ духовен­
ствомъ въ свои руки оружіемъ, служащимъ опорою для 
іерархическаго деспотизма, который якобы не хочетъ 
признавать никакихъ правъ за подчиненными *).

Но говорить такъ— значитъ допускать такую неспра­
ведливость, больше которой трудно себѣ что-нибудь и 
представлять. Ибо наказаніе церковнаго отлученія такъ 
же древне, какъ и сама Церковь. Существенные эле­
менты его въ нашей восточной православной Церкви * 2 *) 
были одни и тѣ же во всѣ времена, а если гдѣ и 
были измѣненія и добавленія, то это не болѣе какъ 
неизбѣжные результаты, съ внутреннею необходимо­
стію вытекающіе изъ первоначальныхъ принциповъ и 
воззрѣній. Равнымъ образомъ, при ближайшемъ изслѣ-

ная должна быть хранительницею духа евангельскаго, духа Христова. За­
чѣмъ же въ ней отсѣченіе отъ Христа, анаоема (см. „Христіанское Чте- 
ніе“ 1826 г., ч. X X II, стр. 86)? „Церковъ громко должна провозглашать за­
конъ любви, всепрощенія, любовь ко врагамъ, къ ненавидящимъ насъ, мо­
литься за всѣхъ,—съ этой точки зрѣнія непостижимо отлученіе отъ Церкви 
по распоряженію Сѵнода", говоритъ графиня С. Толстая въ недавнемъ 
письмѣ къ С.-Петербургскому митрополиту.

х) Эти мысли высказываются подъ вліяніемъ сочиненія „КесМ КігсЬеп- 
Ьаппез4 Перча, которое все отъ начала до конца дышитъ ненавистію и 
злобою противъ св. отцовъ и духовенства.

2) Разумѣемъ одну только православную Церковь, отнюдь не защищая
тѣхъ злоупотребленій правомъ анаѳематствованія, какія извѣстны намъ 
изъ средне-вѣковой практики римско-католической Церкви и гдѣ, замѣ­
тимъ, заключается источникъ предубѣжденій противъ анаѳематствованія и
въ нашемъ обществѣ.



дованіи дѣла не оказывается здѣсь ни малѣйшаго слѣда 
жестокости, злобы и іерархическаго деспотизма; напро­
тивъ, нигдѣ не ограничивается такъ произволъ и свое­
воліе церковной власти, какъ въ томъ пунктѣ законо­
положенія, гдѣ идетъ дѣло о примѣненіи отлученія— 
этого самаго тяжкаго изъ всѣхъ церковныхъ наказаній, 
и ничто не совершается церковнымъ начальствомъ съ 
такою скорбію, какъ отлученіе.

Въ предлагаемомъ изслѣдованіи мы намѣрены рас­
крыть истинный смыслъ и значеніе отлученія и, вопреки 
тѣхъ предубѣжденій противъ церковной власти и кри­
вотолковъ, которые такъ громко раздаются особенно 
послѣ посланія Св. Сѵнода о графѣ Львѣ Толстомъ, 
доказать божественную иниціативу этого наказанія, 
его необходимость и цѣлесообразность и показать, что 
оно проистекаетъ не изъ чувства ненависти и злобы, а 
изъ христіанской любви, состраданія и милосердія, и 
въ отношеніи гуманности стоитъ несравненно выше 
всѣхъ постановленій новѣйшаго уголовнаго уложенія.

Понятіе о церковномъ отлученіи.

Всякое человѣческое общество, установившееся съ 
какою-нибудь внѣшнею цѣлью, имѣетъ полное право 
исключать изъ среды своей тѣхъ изъ своихъ сочле­
новъ, которые не только не исполняютъ принятыхъ на 
себя обязанностей, но и противодѣйствуютъ стремле­
ніямъ общества, задерживая, такимъ "образомъ, дости­
женіе намѣченныхъ цѣлей. Изъятіе подобныхъ членовъ 
изъ общества и лишеніе ихъ тѣхъ выгодъ и преиму­
ществъ, какія доставляетъ оно своимъ соучастникамъ, 
отнюдь, конечно, не безчестное дѣло. Оно не противно 
ни справедливости, ни правосудію и служитъ необхо-



—  6 —

димымъ для общества средствомъ къ его благосостоянію 
и самосохраненію. И нѣтъ мало-мальски благоустроен­
наго общества, которое не пользовалось бы этимъ пра­
вомъ и при своемъ основаніи не уполномочивало бы 
своихъ представителей и руководителей дѣлать изъ 
него въ потребныхъ случаяхъ надлежащее употребле­
ніе. Имъ пользуются не только одни небольшіе кружки, 
но и цѣлыя государства, когда настоитъ нужда осво­
бодиться отъ вредныхъ сочленовъ посредствомъ ссылки, 
заточенія и, въ крайнихъ случаяхъ, посредствомъ даже 
смертной казни.

Если же, такимъ образомъ, право изъятія или от­
лученія есть естественное, въ самой природѣ вещей 
лежащее право, если оно существуетъ и у внѣшнихъ 
союзныхъ обществъ, преслѣдующихъ только внѣшніе, 
матеріальные интересы и располагающихъ вдобавокъ 
другими дѣйствительными мѣрами къ достиженію ихъ,— 
то тѣмъ болѣе умѣстно и необходимо право отлученія 
въ религіозныхъ обществахъ, которыя зиждутся един­
ственно на нравственныхъ началахъ, имѣютъ высшія 
нравственныя задачи, для достиженія которыхъ упот­
ребляютъ только нравственныя средства. Право исклю­
чать изъ среды своей тѣхъ изъ членовъ, которые сво­
имъ неблагоповеденіемъ, несоблюденіемъ общественныхъ 
правилъ и законовъ являются соблазномъ для другихъ 
и наносятъ вредъ религіи, служитъ въ такихъ обще­
ствахъ главнымъ условіемъ ихъ благосостоянія, един­
ственнымъ средствомъ сохранить свою честь и досто­
инство, а изверженныхъ привести къ раскаянію и ис­
правленію. Поэтому, если не во всѣхъ, то, по крайней 
мѣрѣ, въ очень многихъ изъ древнихъ языческихъ ре­
лигій существовали такія учрежденія и обряды, которые 
тѣсно связаны съ этимъ правомъ отлученія, какъ сви­
дѣтельствуетъ объ этомъ исторія.



У египтянъ, напримѣръ, не позволялось входить въ 
храмы пастухамъ свиней х). У персовъ маги не допус­
кали къ участію въ жертвоприношеніяхъ людей, покры­
тыхъ струпьями, или имѣвшихъ на лицѣ сыпь и какія- 
нибудь болѣзненныя проявленія, равно какъ и тѣхъ, 
надъ которыми, еще при жизни ихъ, совершенъ былъ 
погребальный обрядъ* 2). У скиѳовъ не принимались 
жертвоприношенія отъ тѣхъ, которые не убили ни 
одного изъ своихъ непріятелей3). У грековъ отлученіе 
налагалось на важныхъ преступниковъ съ общаго со­
гласія народа и совершаемо было жрецами самымъ 
торжественнымъ образомъ, послѣ чего имя отлученнаго 
вырѣзывалось на каменныхъ столбахъ и такимъ обра­
зомъ передавалось потомству, какъ самое страшное и 
омерзительное4). О галлахъ Юлій Цезарь замѣчаетъ, 
что если кто не подчинялся у нихъ распоряженіямъ и 
постановленіямъ ихъ жрецовъ, друидовъ, того устра­
няли они отъ участія въ богослуженіяхъ и это почи­
талось у нихъ величайшимъ изъ всѣхъ наказаній. На 
такого человѣка смотрѣли, какъ на отъявленнаго зло­
дѣя и нечестивца. Его всѣ избѣгали; никто не всту­
палъ съ нимъ ни въ какое общеніе, боясь подвергнуть 
себя чрезъ это какой-либо опасности. Ему отказывали 
въ судѣ и не удостоивали никакихъ почестей. Особенно 
же такъ поступали съ людьми упорными, не поддавав­
шимися никакимъ мѣрамъ исправленія 5). У древнихъ

г) Негой., ІІЬ. 2.
2) Бершапкін. „Объ анаоемѣ“, 09.
3) АІехапсІ. ]іЪ. 4.
4) Сот. Хероі. іп ѵііа АІсіЬ., сар. IV.
5) Ое Ъеііо Е;а11ісо, ІіЬ. VI, сар. 13. $і (ріі аиі ргіѵаіиз, аиі риЫісиз 

согиш бесгсЧо поп зіеШ-, засгіГісііз іпіегсіісипі. Наес роепа арші еоз езі 
^гаѵіззіша; пиіЬиз ііа езі іпіепіісіит, іі питего ітріогит еі зсеіегаі.огит 
ІіаЬепІиг, аЬ ііз отпез сіесесіипі асіііит еогит -еттопеищие гіоГи і̂ипі, ие 
риіб ех с-оіііа^іопе іпсоттобі ассіріапі; іи^ие ііз реІепІіЬиз іиз геск1ііиг> 
перие Іюііоз иііиз соттитсаіш*.



—  8 —

германцевъ трусость на войнѣ признавалась за великій 
позоръ и самое тяжкое преступленіе. Кто, оставляя 
мечъ на полѣ битвы и бросая оружіе, обращался въ 
бѣгство, на того смотрѣли, какъ на самаго безчестнаго 
человѣка; его отлучали, какъ преступника, отъ всѣхъ 
богослужебныхъ дѣйствій и жертвоприношеній и не 
допускали ни къ какимъ публичнымъ собраніямъ. Онъ 
былъ предметомъ всеобщаго презрѣнія, и нерѣдко такіе 
люди, чтобы положить конецъ своему тяжелому поло­
женію, рѣшались на самоубійство х). Существовало по­
добнаго рода отлученіе отъ религіознаго и политиче­
скаго общенія и въ Римскомъ государствѣ. Извѣстно, 
что отношенія между патрономъ и кліентомъ у рим­
лянъ почитались священными: тотъ и другой взаимно 
предохраняли себя во всѣхъ обстоятельствахъ жизни 
и оказывали другъ другу взаимную помощь; никто изъ 
нихъ не смѣлъ приносить на другого жалобу или да­
вать на судѣ показанія не въ его пользу и вообще 
становиться на сторону его противника. А кто нару­
шалъ это право, того, по закону признавали у нихъ 
за измѣнника; его-назначали въ жертву подземнымъ 
богамъ, исключали, какъ беззаконника, изъ общества, 
и каждый могъ убить его безнаказанно * 2). Если авторъ, 
сообщающій это, вслѣдъ за симъ присовокупляетъ, что 
посвящать тѣла безнаказанно убиваемыхъ преступни­
ковъ, въ смыслѣ жертвы, подземнымъ богамъ 3) было 
обычаемъ римлянъ, то этотъ обычай мы находимъ вто­
рично въ позднѣйшей исторіи Рима. ІУіѵіз йеѵоѵеге, 
посвященіе фуріямъ, было не что иное, какъ торже­
ственное изъятіе преступника изъ человѣческаго обще­
ства. Можно бы представить и еще нѣсколько истори-

!) См. ТасіН (Зегтапіа, сар. VI.
2) Діонисіи Галикарнасскій, „Римскія древности4*, кн. И, гл. 10.
-3) Тамъ же.



— 9 —

ческихъ доказательствъ на это1), но и приведенныхъ 
достаточно, чтобы видѣть, что отлученіе отъ религіоз­
наго общенія преступниковъ и нарушителей божествен­
наго закона уже и въ языческихъ религіяхъ почита­
лось естественнымъ и необходимымъ правомъ. И если 
мы не хотимъ утверждать, что это учрежденіе имѣло 
одну только нравственную сторону, безъ всякаго поли­
тическаго характера и вездѣ существовало въ опредѣ­
ленной и постоянной формѣ, то никто, равнымъ обра­
зомъ, не будетъ отвергать въ немъ ближайшаго сход­
ства съ церковнымъ отлученіемъ.

Это отлученіе ведетъ свое начало отъ самыхъ пер­
выхъ временъ человѣческаго рода. Первообразомъ его 
является грозное осужденіе съ его роковыми послѣд­
ствіями, которое произнесъ Самъ Творецъ на нашихъ 
прародителей по ихъ грѣхопаденіи. II  изгна его Гос­
подь Богъ изъ рая сладости, дѣлагпи землю, отъ неяже 
взятъ бысть. II изрине Адама и всели его прямо рая 
сладости (Быт. 3, 23—24). Это изгнаніе изъ рая есть 
первое отлученіе человѣка отъ непосредственнаго об­
щенія съ Богомъ, сопровождавшееся для человѣка тя­
желыми послѣдствіями. Близкій доселѣ къ Богу, онъ 
сталъ далекимъ отъ Него, чуждымъ Ему, рабомъ Его. 
Онъ лишился прежнихъ своихъ преимуществъ, и про­
клятіе (что равносильно отлученію человѣка отъ Бога) 
отселѣ тяготѣетъ надъ всей землей. Лишившись непо­
средственнаго руководства Божія, онъ чаще и чаще 
нарушалъ теперь волю Божію, глубже и глубже падалъ 
нравственно; а чѣмъ глубже были эти паденія, тѣмъ 
грознѣе раздавался голосъ Владыки-Бога, подвергав­
шаго человѣка наказанію за всякое преступленіе про­
тивъ Его закона.

*) Ііерч'оу КесЫ КігсЬепЬаппез, 3, 4 и 5.



—  10 —

Ветхозавѣтная исторія не мало даетъ намъ примѣ­
ровъ такихъ наказаній или отлученій, совершаемыхъ 
Самимъ Богомъ. Такъ, послѣ проклятія, бывшаго еще 
въ раю въ наказаніе за первое грѣхопаденіе прароди­
телей (Быт. 3, 14—24), Онъ изрекаетъ проклятіе на 
перваго сына прародителей, на братоубійцу Каина: и 
нынѣ, говоритъ Онъ ему: проклятъ ты на земли, яже 
разверзе уста своя пріяти кровь брата твоего отъ 
руки твоея... Стеня и трясыйся будеши на земли 
(Быт. 4, 11— 12). А затѣмъ во всемірномъ потопѣ 
истреблено было, какъ недостойное милости Божіей, 
все развращенное человѣчество, за исключеніемъ Ноя 
съ семействомъ. Послѣ потопа, когда вновь размно­
жившееся человѣчество не оказалось лучше, мы снова 
видимъ цѣлый рядъ отлученій, исходившихъ отъ Са­
мого Бога, а позже произносимыхъ отъ Его имени 
вѣрными рабами Его въ лицѣ первосвященниковъ, про­
роковъ и благочестивыхъ царей. Эти отлученія были 
или общія, каковы, напр., проклятіе, произнесенное 
Моисеемъ на преступниковъ закона (проклятъ всякъ, 
иже не пребудетъ во всѣхъ словесѣхъ закона, еже 
творити я. Второз. 27, 26; ср. 28, 15—68), а также 
Іисусомъ Навиномъ на Іерихонъ (I. Нав. 1, 16), или 
частныя, въ отношеніи къ опредѣленному лицу, ка­
ковы, напр., отлученіе и казнь Корея, Даѳана и Ави­
рона (Числ. 16, 1—40), отверженіе Саула (1 Цар. 15, 
10—33) и др. Эти-то и другіе подобные имъ непрере­
каемые въ своемъ божественномъ характерѣ и дѣй­
ственномъ значеніи примѣры отдѣльныхъ и какъ бы 
случайныхъ отлученій и положены были въ основу 
того обряда отлученія отъ религіознаго общенія, какой 
существовалъ у іудеевъ послѣплѣннаго періода.

Уже Ездрах) ясно упоминаетъ объ этомъ учрежде-
!) 2-я кн. Ездры, 9, 9.



—  11 —

ніи, какъ о дѣйствительно существующемъ, а позднѣй­
шіе раввины во многихъ мѣстахъ Талмуда сообщаютъ 
объ немъ подробныя и обстоятельныя свѣдѣнія. Іудей­
ское отлученіе, по свидѣтельству Талмуда, имѣло три 
степени. Самая низшая изъ нихъ называлась „нидуи“ 
(пісіаі  отъ пісіоа отдѣлять, исключать, выгонять, а с р о- 
рі̂ З'.ѵ Лук. VI, 22) и состояла въ томъ, что подверг­
шійся этому наказанію отлучался на 30 дней отъ со­
общенія съ другими, и никто, кромѣ жены и дѣтей, 
не смѣлъ подходить къ нему ближе, чѣмъ на 4 фута. 
Ему не дозволяли ни стричься, ни бриться, ни мыться 
и вмѣстѣ съ тѣмъ обязывали носить траурную одежду. 
Кто умиралъ въ отлученіи, на гробъ того судъ пове­
лѣвалъ бросать тяжелые камни въ знакъ того, что онъ 
достоинъ побіенія камнями. Никто не смѣлъ ни сопро­
вождать праха его на могилу, ни оплакивать его смерти. 
Посѣщеніе храма отлученнымъ этой степени хотя и 
дозволялось, но существовали особенныя ворота, чрезъ 
которыя они должны были входить въ храмъ и выхо­
дить изъ него. Принимать и оказывать услуги, давать 
наставленія и выслушивать отвѣты отлученному хотя 
не воспрещалось, но съ непремѣннымъ соблюденіемъ 
узаконеннаго правила, т.-е. на разстояніи четырехъ 
локтей. Раввины насчитываютъ 24 грѣха, за которые 
подвергали малому отлученію, напримѣръ: сопротивле­
ніе мірскому или духовному начальству, богохульство, 
клятвопреступленіе, свидѣтельство противъ единовѣр­
цевъ предъ языческими судьями, продажа язычникамъ 
недвижимаго имущества и т. д .4). Каждое частное 
лицо имѣло право подвергнуть этому наказанію другое, 
только при этомъ оно обязано было представить до­
статочно уважительную причину. Если же оно не было

*) I. В и х і о г Ьехісоп сЬакІаіс, ІаІшиЬіс еі гаЬЬіпісиш.



12 —

въ состояніи сдѣлать этого, то само подвергаемо было 
подобному наказанію. Если это отлученіе налагало не 
частное лицо, а судъ, то при этомъ дѣлалось всегда 
предостереженіе и особый вызовъ въ судъ. Отлучен­
ный освобождаемъ былъ отъ наказанія только тогда, 
когда обнаруживалъ искреннее раскаяніе и рѣшитель­
ное обѣщаніе исправиться. Если же онъ не дѣлалъ 
этого въ продолженіе 30 дней, то срокъ отлученія уве­
личивали иногда на 60, а иногда на 90 дней; а если 
и послѣ этого онъ продолжалъ упорствовать, то его 
подвергали великому отлученію, которое называлось 
„херемъ“ (сЬегеш, отъ сЬагат, выбрасывать, извергать, 
по-гречески г/^а/'лбіѵ, Лук. VI, 22). На этой второй сте­
пени отлученіе всегда соединяемо было со многими и 
ужасными проклятіями, при чемъ всегда публично обна- 
родывался приговоръ съ обозначеніемъ его основаній. 
Произносилъ этотъ приговоръ судъ; но когда какія- 
либо обстоятельства не позволяли суду довести дѣло 
до конца, то для продолженія его нужно было соеди­
ниться, по крайней мѣрѣ, 10 членамъ общества. Дѣй­
ствія херемъ состояли въ совершенномъ исключеніи 
осужденнаго изъ общества, въ совершенномъ устране­
ніи отъ религіознаго общенія, въ строжайшемъ запретѣ 
всякаго сношенія съ нимъ, а иногда и въ конфиско­
ваніи его имущества. Отлученный не имѣлъ права ни 
учить, ни учиться, ни принимать услугъ, ни оказывать 
ихъ другимъ. Никто не смѣлъ подходить къ нему, за 
исключеніемъ тѣхъ только случаевъ, когда нужно было 
доставлять ему необходимыя средства къ жизни. Кто 
осмѣливался вступить съ^отлученнымъ въ общеніе, 
тотъ самъ подвергался такому же наказанію. Въ случаѣ 
исправленія и чистосердечнаго раскаянія отлученнаго, 
его разрѣшали отъ наказанія, и это разрѣшеніе совер­
шалось тою же высшею властью, или тѣмъ же самымъ



—  13 —

лицомъ, которое и опредѣляло наказаніе. Разрѣшитель­
ная формула очень краткая и простая: „аЪзоіиііо ііЬі езі 
еі гешіШіиг" 1). Если же и послѣ этого отлученный оста­
вался непреклоннымъ, то слѣдовало третье и самое 
тяжкое отлученіе— „шаммата", которое совершалось 
публично и торжественно, при соблюденіи опредѣлен­
ныхъ церемоній и сопровождалось еще болѣе запаль­
чивыми проклятіями2). Отлученіе въ этой послѣдней 
степени имѣло такое значеніе, что отлучаемому, во 
имя Божіе, воспрещалось возвращеніе въ общество вѣ­
рующихъ навсегда, и онъ представлялся уже суду Бо­
жію. Дѣйствительно ли словомъ шаммата обозначается 
послѣдняя и самая тяжкая ступень отлученія, или же 
это наказаніе тождественно съ „нидуи“—вопросъ этотъ, 
бывшій долгое время предметомъ спора ученыхъ, не 
приведенъ къ окончательному рѣшенію, но для нашей 
цѣли это и не существенно важно. Намъ довольно 
знать, что отлученіе у іудеевъ существовало и суще­
ствовало въ довольно опредѣленной формѣ, и что это 
наказаніе вызывалось обстоятельствами и внутреннею 
необходимостію, какъ неизбѣжное средство для поддер­
жанія общественной дисциплины и порядка.

Если такимъ образомъ всѣ вообще внѣхристіанскія 
религіи, не только языческія, а и богооткровенная 
іудейская ветхозавѣтная, въ интересахъ своей чести и 
достоинства и въ видахъ исправленія порочныхъ чле­
новъ своихъ, находили нужнымъ исторгать ихъ изъ 
среды своей,—отлучать; то точно такъ же и христіан­
ская Церковь, какъ общество вѣрующихъ, должна поль-

х) 8еМспу Ое зіпесігііз.
2 ) 8еЫеп , ІЗе іиге паі. еі "епК, р. 508—510. Хотя краткое, но истори­

чески вѣрное изложеніе всѣхъ трехъ видовъ іудейскаго отлученія можно 
читать и въ книгѣ о „чинѣ православія", студ. Кіевской дух. академіи 
Стефана Семеновскаго, стр. 13—17.



-  14 —

зоваться этимъ средствомъ, и пользоваться тѣмъ въ 
большихъ размѣрахъ, чѣмъ труднѣе исполненіе ея нрав­
ственныхъ требованій для естественнаго человѣка и 
чѣмъ менѣе присущи ей, какъ чисто духовной власти, 
внѣшнія, принудительныя, насильственныя мѣры. Уже 
въ томъ обстоятельствѣ, что она, посредствомъ кре­
щенія, свободно принимаетъ въ свои нѣдра вся­
каго, кто исповѣдуетъ ея ученіе и обѣщаетъ испол­
нять ея заповѣди, заключается вмѣстѣ и естественное 
для нея право, полномочіе—отторгать отъ нѣдръ сво­
ихъ тѣхъ изъ сочленовъ, которые ниспровергаютъ ея 
ученіе и вредятъ ея дисциплинѣ; такъ что, если бы 
божественный Основатель Церкви и не сдѣлалъ въ 
этомъ отношеніи никакого особаго постановленія, то 
обстоятельства религіозной жизни сами собою выну­
дили бы церковную власть сдѣлать изъ этого есте­
ственнаго' права практическое употребленіе и это было 
бы вполнѣ законно и справедливо.

Но какъ ясно вручилъ Господь апостоламъ и ихъ 
преемникамъ право и власть крестить и, такимъ обра­
зомъ, вводить въ Церковь достойныхъ, такъ точно 
ясно же уполномочилъ Онъ ихъ и отлучать отъ нея 
недостойныхъ. Ясное указаніе на дарованіе Господомъ 
Церкви этого послѣдняго полномочія находится въ за­
повѣди Его, записанной въ ев. Матѳ. 18, 15— 18. Аще же 
согрѣшитъ къ тебѣ ‘братъ твой, иди и обличи его 
между тобою и тѣмъ единѣмъ: аще тебе послушаетъ, 
пріобрѣлъ еси брата твоего. Таковы первыя слова 
этой заповѣди; они означаютъ, что если ближній твой 
обидитъ тебя словомъ или дѣломъ, или причинитъ 
какой-нибудь вредъ, то не переноси этого дѣла въ судъ 
тотчасъ же, но стань прежде глазъ на глазъ съ обид­
чикомъ, объясни ему его неправоту и постарайся самъ 
лично склонить его къ миру, раскаянію и исправленію.



Если успѣешь въ этомъ, то ты спасъ его, произвелъ 
въ немъ нравственный переворотъ и возвратилъ на 
путь добра; ибо, какъ говоритъ св. ап. Іаковъ, обрати- 
вый грѣшника отъ заблужденія пути его, спасетъ 
душу отъ смерти и покрыетъ множество грѣховъ 
(Іак. 5, 20).— Аще ли тебе не послушаетъ, пойми съ 
собою еще единаго или два; да при устѣхъ двою или 
тріехъ свидѣтелей станетъ всякъ глаголъ, продол­
жаетъ Господь; т.-е. если первая попытка твоя къ об­
ращенію грѣшника останется безъ послѣдствій, то 
усугубь свои увѣщанія, поставь дѣло гласно, сдѣлай 
обидчику наставленіе при свидѣтеляхъ, чтобы слова 
твои, въ ихъ присутствіи, имѣли болѣе силы, и онъ, 
видя ихъ единомысліе съ тобою, тѣмъ скорѣе пришелъ 
къ сознанію своего грѣха и исправленію; ибо „Спаси­
тель,—какъ говоритъ св. Іоаннъ Златоустъ, — ищетъ 
пользы не оскорбленнаго только, но и оскорбившаго".— 
Аще же не послушаетъ ихъ, повѣждь Церкви', т.-е. 
если и предъ лицомъ свидѣтелей останется онъ непре­
клоннымъ, а твои убѣжденія къ исправленію безъ 
успѣха, въ такомъ случаѣ ты въ правѣ заявить объ 
этомъ обстоятельствѣ представителямъ Церкви, дабы 
эти послѣдніе, въ присутствіи общества, еще публичнѣе 
и убѣдительнѣе сдѣлали ему вразумленіе и еще настой­
чивѣе потребовали отъ него исправленія.—Аще же и 
Церковь прослушаетъ, буди тебѣ якоже язычникъ и 
мытарь; т.-е. если онъ настолько окажется закоснѣ-. 
лымъ въ своемъ порочномъ направленіи, что пренеб­
режетъ и священный авторитетъ церковныхъ предста­
вителей, окажетъ и имъ явное и упорное сопротивле­
ніе, тогда уже представители Церкви въ правѣ отлу­
чить его, какъ упорнаго и неисправимаго, отъ своего 
общества и низвести его на степень такихъ людей, 
которые совсѣмъ не принадлежатъ къ Церкви.



—  16

Что въ такомъ, именно, а не въ другомъ какомъ- 
нибудь смыслѣ нужно понимать приведенныя слова 
Христовы: 5ото> ооі шотсёр о хаі о ТеХсбѵт)?—
буди тебѣ, якоже язычникъ и мытарь,—это не под­
лежитъ сомнѣнію. По связи рѣчи, ихъ нельзя понимать 
въ томъ смыслѣ, что если согрѣшившій братъ не по­
слушаетъ и Церкви, то ты, обиженный, въ правѣ смо­
трѣть на него, какъ на безчестнаго человѣка, и, пре­
рвавъ съ нимъ всякое общеніе, оставить его на его 
нечестивомъ пути, какъ это утверждаютъ протестанты. 
Здѣсь Господь говоритъ о рѣшеніи дѣла Церковію; 
слѣдовательно о дѣятельности пострадавшаго истца 
тутъ не должно быть и рѣчи. Представители Церкви, 
долгомъ служенія своего призванные къ обращенію 
грѣшника на путь спасенія, дѣлаютъ ему наставленія— 
напоминанія объ его обязанностяхъ и предостереженія 
отъ опасности, стараясь склонить его къ раскаянію. 
Если же онъ на все это отвѣчаетъ упорствомъ и со­
противленіемъ, то они именно и имѣютъ право въ дѣлѣ 
сопротивляющагося ихъ власти и авторитету итти да­
лѣе и произносить окончательный судебный надъ нимъ 
приговоръ: ёзто) ооі шатер о еі)ѵг|Х0̂  хаі о Тс'/.соѵг̂ .— 
Что въ данномъ случаѣ имѣются въ виду дѣйствительно 
представители Церкви, какъ дѣйствующія лица, это 
ясно вытекаетъ и изъ непосредственно слѣдующихъ за 
этимъ словъ Спасителя, въ которыхъ Онъ, обращаясь 
къ апостоламъ, говоритъ: Аминь бо глаголю вамъ
(6|ХсЦ), елика аще свяжете на земли, будутъ связана 
на небеси: слово 6|іёЦ, стоящее здѣсь параллельно пре­
дыдущему слову ёхх).Г|Оія (Церковь), ясно указываетъ 
на одинаковую дѣятельность какъ для этой (Церкви), 
такъ и для тѣхъ (апостоловъ). Если при настоящемъ 
вязаніи дѣйствующими лицами и судіями, рѣшающими 
дѣло и опредѣляющими наказаніе, являются апостолы,



— 17 —

то то же самое содержится и въ болѣе общемъ выра­
женіи гА'АЩЗ'/і.

Что же касается до самаго судебнаго рѣшенія или 
приговора, опредѣляемаго здѣсь церковною властью,то 
несомнѣнно, что подъ нимъ разумѣется отлученіе отъ 
Церкви, анаѳема, и слова: еатш оо\ оізп-р о звѵГ|Хо<? ха' 
о хшіщя, суть не что иное, какъ прямая заповѣдь 
Спасителя объ отлученіи. Въ самомъ дѣлѣ, если мы 
поближе разсмотримъ политическое и религіозное отно­
шеніе, въ какомъ находились іудеи къ язычникамъ и 
мытарямъ, то насъ поразитъ здѣсь рѣзкій рубежъ раз­
общенія и взаимнаго исключенія. Іудеи въ высшей 
степени ненавидѣли и презирали язычниковъ, какъ не 
принадлежащихъ къ избранному народу Божію 1), а 
язычники, въ свою очередь, совершенно уклонялись 
отъ внѣшнихъ сношеній съ іудеями, какъ съ враждебнымъ 
имъ племенемъ человѣческаго рода, и эта непріязнь 
ихъ была такъ велика, что язычникъ въ случаяхъ даже 
самой крайней нужды не рѣшался не только просить 
какихъ-нибудь услугъ у своего сосѣда-іудея, но и при­
нимать ихъ, хотя бы онѣ предлагаемы были ему безъ 
всякихъ съ его стороны домогательствъ. Онъ готовъ 
былъ скорѣе, въ совершенной безпомощности, предать 
себя волѣ судебъ, чѣмъ нарушить завѣтный обычай 
своей націи. Точно также и мытари были предметомъ 
всеобщей ненависти и презрѣнія (Мѳ. 9, 10; Лук. 7, 34), 
частію по причинѣ тѣхъ несправедливостей и притѣ­
сненій, какія дѣлали они при взиманіи пошлинъ, ча­
стію же, а пожалуй, и главнымъ образомъ, потому, 
что они прямо передавались на сторону римскаго пра­
вительства и соблюдали только его интересы. Поэтому

’) Вслѣдствіе этого они называли ихъ собаками, въ ненавистнѣйшемъ 
смыслѣ этого слова. (Мо. 15, 26)

ГОЛОСЪ Ц Е Р К Н И . 2



-  18 —

они, какъ нечестные люди и вымогатели, съ одной 
стороны, и какъ измѣнники своего народа и религіи— 
съ другой, настолько были ненавистны для всѣхъ, что 
считалось за грѣхъ имѣть съ ними какое-либо общеніе. 
Иногда ихъ даже подвергали, какъ враговъ своей ре­
лигіи и своего племени, формальному отлученію отъ 
религіознаго общенія въ синагогахъ. Если же такія 
именно, а не другія, были, во времена Христа, отно­
шенія между іудеями и язычниками и мытарями, то 
что другое Спаситель могъ выразить словами: гзтм 
о оі сйотггр о 2&ѵ7)х6<? хаі о тзХіо'ѵг ,̂ какъ не уполномо­
чена представителей общества отлучать отъ Церкви 
отъявленныхъ и закоснѣлыхъ грѣшниковъ, нарушите­
лей ея законовъ, и ставить ихъ въ такое же отноше­
ніе къ вѣрующимъ, въ какомъ находились язычники 
и мытари къ іудеямъ, такъ чтобы всѣ избѣгали сбли­
женія съ ними и смотрѣли на нихъ уже не какъ на 
своихъ собратій по вѣрѣ, а какъ на чужихъ?

Справедливость такого пониманія приведенныхъ словъ 
Господа явствуетъ и изъ того, что данное мѣсто еван­
гелія понимаемо было въ смыслѣ заповѣди объ отлу­
ченіи (анаѳематствованіи) всею древнею Церковью х); 
но самымъ непререкаемымъ даже для протестантствую- 
щихъ свидѣтелемъ того, что Христосъ въ этихъ сло­
вахъ дѣйствительно разумѣетъ отлученіе отъ Церкви 
и преподаетъ особенное на это право апостоламъ и 
ихъ преемникамъ, конечно долженъ быть названъ св. 
апостолъ Павелъ. Строгою рѣчью упрекаетъ онъ ко­
ринѳское общество и его представителей, въ своемъ по­
сланіи къ этой Церкви (1 Кор. 5, 1— 5), за то, что 
они такъ долго терпѣли въ своей средѣ кровосмѣсника

*) Читай у Златоуста 18-ю бесѣду на Матоея, у Оригена Соішпепіаг іп 
Еѵап^. МаіЬеі., у Августина Сопіга абѵегзаг., т. I, стр. 17 и др.



и не удаля 
сается его 
опредѣлилъ 
плоти. Еслк 
изъ среды) 
аатаѵа (пре; 
иначе, какъ 
апостолъ гоі 
наказаніе во 
р я т і ,. . .  оуѵ ц 
то это, несог 
томъ, что пр 
основаніе въ 
Христомъ Егс
имъ и въ дѣр ____ ою относительно Именея и Але­
ксандра, о которыхъ онъ говоритъ: ихъ же предахъ 
сатанѣ, да накажутся не хулит и  (1 Тим. 1, 20). 
Ибо здѣсь онъ, хотя прямо и не говоритъ, что онъ 
дѣйствуетъ именемъ и силою Христа, но та увѣрен­
ность, та смѣлая рѣшительность, съ какою онъ совер­
шаетъ это дѣло, совершенно ясно показываютъ, что 
онъ вполнѣ убѣжденъ былъ въ своемъ божественномъ 
полномочіи на это дѣло и смотрѣлъ на свое опредѣ­
леніе наказанія, какъ на нѣчто понятное само собою 
и непререкаемое.—На свое высокое полномочіе отлу­
чать отъ общенія съ Церковію онъ довольно прозрач­
ный намекъ даетъ еще, когда обращается къ корин­
ѳянамъ съ властнымъ словомъ: что хощете? съ пали­
цею ли  пріиду къ вамъ, или съ любовію и духомъ 
кротости? (1 Кор. 4, 21). Наконецъ, когда послѣ са­
маго строгаго и настоятельнаго убѣжденія коринѳянъ 
къ покаянію и исправленію своей порочной жизни во-

М Златоустъ,—Бесѣда V на І-е посланіе къ Тнмооею.



—  20 —

обще и къ воздержанію отъ нецѣломудрія и разврата 
въ частности, онъ высказываетъ имъ угрозу: не сый 
У васъ сіе пишу, да не пришедъ безщадно сотворю по 
власти, юже Господь далъ ми есть въ созиданіе, а не 
въ разореніе (2 Кор. 13. 10); то въ этомъ опять за­
ключается ясное указаніе на дарованную Христомъ 
ему, а слѣдовательно, и другимъ апостоламъ и ихъ 
преемникамъ власть отлучать упорныхъ и неисправи­
мыхъ сыновъ Церкви отъ общенія съ нею.

Согласно этимъ изреченіямъ священнаго Писанія, 
наша православная Церковь съ самаго начала суще­
ствованія держалась и держится того убѣжденія, что 
отлученіе есть божественное учрежденіе и что епи­
скопы, опредѣляя такое наказаніе, дѣйствуютъ во имя 
и по порученію Бога. Св. Кипріанъ не разъ высказы­
вался, что епископы имѣютъ право и обязаны отлучать 
отъ Церкви нарушителей божественнаго закона, ерети­
ковъ и соблазнителей вѣрныхъ именемъ Христа и по 
Его повелѣнію, что они не должны обращать ни ма­
лѣйшаго вниманія ни на угрозы, ни на ненависть, ни 
на преслѣдованія со стороны отлучаемыхъ и ни подъ 
какимъ предлогомъ не должны поступаться своими 
правами, такъ какъ они дѣйствуютъ въ данномъ слу­
чаѣ властію Христа. „Богъ, говоритъ онъ, посредниками 
и служителями Котораго они при этомъ являются, 
сохранитъ ихъ 1) “. Блаженный Августинъ епископу 
Авксинію, отлучившему отъ Церкви извѣстнаго Фели- 
циссима со всѣмъ его семействомъ безъ достаточныхъ 
основаній, пишетъ, что „онъ долженъ отмѣнить свой 
приговоръ, потому что отлученіе его противно какъ 
правосудію и справедливости, такъ и христіанскому 
смиренію и кротости, ибо онъ невинныхъ подвергъ

>) „О единствѣ Церкви".



21

такому наказанію, которое, будучи божественнымъ 
установленіемъ, влечетъ за собою самыя тяжкія по­
слѣдствія, касаясь не одного только тѣла, но и души, 
дѣлая для послѣдней сомнительною возможность спа­
сенія. Блаженный Іеронимъ, съ «употребленіемъ бук­
вальнаго выраженія ап. Павла, говоритъ: „мнѣ не по­
добаетъ сидѣть прежде пресвитера, ибо онъ можетъ 
предать меня сатанѣ, въ изможденіе плоти, чтобы 
духъ спасти. Какъ въ Ветхомъ Завѣтѣ не повиновав­
шійся . левитамъ изгонялся изъ стана и побиваемъ былъ 
камнями, такъ и теперь подобнаго рода противникъ 
усѣкается мечомъ духовнымъ, ■ т.-е. извергаемый изъ 
нѣдръ церковныхъ предается во власть и на истязаніе 
злого духа". Зто мѣсто даетъ ясный намекъ на учреж­
денное Самимъ Богомъ (Второз. XVII, 12) наказаніе 
смертію. Іеронимъ ставитъ это наказаніе, по его про­
исхожденію и цѣли, на одну степень съ новозавѣтнымъ 
отлученіемъ и это послѣднее понимаетъ, слѣдовательно, 
какъ божественное учрежденіе. Прекрасно и недву­
смысленно выражаетъ эту мысль и св. Златоустъ, 
когда, рисуя тяжелыя послѣдствія отлученія, говоритъ: 
„пусть никто не презираетъ узы Церкви, ибо вяжущій 
здѣсь не человѣкъ, но Христосъ, даровавшій намъ эту 
власть, и Господь, сподобившій людей такой великой 
чести “.

Такъ какъ Церковь право отлученія всегда понимала, 
какъ право, дарованное ей Самимъ Христомъ, то она, 
слѣдуя примѣру апостоловъ, съ самаго основанія своего, 
дѣлала изъ этого права практическое употребленіе. 
Папа Викторъ отлучилъ еретика Ѳеодота-священника *). 
Монтанъ и его приверженцы были подвергнуты запре­
щенію малоазійскими соборами 2), а Маркіонъ, сынъ

М См. въ ,,Церковной исторіи*' Евсевія, кн. V, гл. 28.
2) Тамъ же, кіі. I, гл. 16.



—  22 —

понтійскаго епископа, за тяжкій грѣхъ нецѣломудрія, 
отлученъ былъ отъ церковнаго общенія отцомъ своимъ. 
Всѣ эти факты относятся ко II вѣку, и едва ли нужно 
замѣчать, что впослѣдствіи времени, когда все болѣе 
и болѣе росло число, вѣрующихъ членовъ, все болѣе и 
болѣе ослабѣвала ревность по вѣрѣ и упадала перво­
начальная нравственная чистота въ ихъ жизни, упо­
требленіе этого наказанія становилось все чаще и чаще.

Хотя невольное, но несомнѣнное доказательство 
того, что церковное отлученіе есть божественное учре­
жденіе, даетъ, наконецъ, и протестантская Церковь. 
Выходя изъ того положенія, что въ ученіи и практикѣ 
церковной можно принимать и оправдывать только то, 
что основано на священномъ Писаніи, она употребляетъ 
отлученіе, какъ живую часть церковной дисциплины, 
какъ средство къ сохраненію послѣдней. Какъ самъ 
Лютеръ 1), такъ и Кальвинъ 2), на основаніи приве­
денныхъ нами мѣстъ св. Писанія, также признавали 
божественную иниціативу отлученія, какъ и наша пра­
вославная, а затѣмъ и католическая Церковь. Согласно 
съ послѣдними и они приписывали ему тѣ же самыя

Ц Перечисливъ мѣста св. Писанія, въ которыхъ говорится о церковномъ 
отлученіи, Лютеръ говоритъ: „эти и подобныя мѣста суть неизмѣнная за­
повѣдь великаго Бога; мы не въ правѣ отмѣнять ее. Хотя папство и зло­
употребляетъ правомъ отлученія, допуская это во вредъ Церкви, тѣмъ не 
менѣе не отмѣнять, а лишь правильнѣе и съ надлежащею осторожностію 
употреблять его должны мы по волѣ и заповѣди Христовой" (см. Ъ\ Ті- 
яскгесіеп. БгапкГигІ, АизіщЬе 1509 г., 8. 177).

2) Въ формулѣ экскоммунпкацін, составленной Кальвиномъ, говорится: 
„Мы, служители Божіи, сражающіеся оружіемъ духа, мы, которымъ дана 
власть вязать и рѣшить, исторгли і\.Х . во имя и по власти Іисуса Хри­
ста изъ нѣдръ церковныхъ,—отлучили и устранили его отъ общенія съ 
вѣрующими; да будетъ онъ проклятъ между ними; да отвращаются отъ 
него всѣ, какъ отъ язвы, и да не имѣетъ съ нимъ никто никакого общенія 
и сі опенііі. Этотъ приговоръ отлученіи подтвердитъ и Сынъ Божій** 
(с.ѵ. ЬеЪ и КаКѵіпз, 11, 8. 31).



23 —

дѣйствія, свойства и силу х). Символическія книги про­
тестантской Церкви также высказываются за соблюде­
ніе отлученія, а въ церковныхъ постановленіяхъ раз­
личныхъ странъ встрѣчаются нерѣдко предписанія даже 
и о' томъ, какъ, какимъ способомъ и порядкомъ оно 
должно совершаться, и какими словами долженъ про­
износиться приговоръ о немъ.

Если все, сказанное нами доселѣ, приводитъ насъ 
къ заключенію, что отлученіе состоитъ въ совершен­
номъ устраненіи отъ Церкви, что оно основывается не 
на естественномъ только правѣ, но учреждено Самимъ 
Христомъ; то этимъ далеко еще не исчерпывается по­
нятіе и содержаніе этого наказанія. Оно состоитъ не 
въ одномъ только внѣшнемъ изъятіи или отдѣленіи 
отъ общества вѣрующихъ, но сопровождается несрав­
ненно болѣе важными послѣдствіями и дѣйствіями,— 
послѣдствіями духовно-нравственнаго свойства. Уста­
новивъ отлученіе словами: аще же и Церковь преслу- 
шаетъ, буди тедѣ якоже язычникъ и мытарь, Го­
сподь нашъ Іисусъ Христосъ присоединяетъ къ этому 
такія знаменательныя слова: аминь бо глаголю вамъ, 
елика аще свяжете на земли, будутъ связана на небеси 
(Матѳ. 12, 18). Такимъ образомъ здѣсь идетъ дѣло о 
такомъ приговорѣ церковнаго суда, о такомъ наказаніи, 
дѣйствіе и границы котораго шире, чѣмъ судебныя 
рѣшенія мірскихъ властей,—о наказаніи, переходящемъ 
за предѣлы земного бытія, наказаніи, касающемся души, 
которое, будучи произнесено на землѣ, имѣетъ под­
твердиться, остаться въ своей силѣ и на небѣ. Внут­
ренняя дѣйственность отлученія не такова, конечно,

.„Старайся, говорю я, чтобы отлученіе отъ Церкви совершаемо было 
правильно и законнымъ образомъ, ибо оно влечетъ за собою страшный 
судъ 11ожііі“. ТЫскгейсп, 8. 176.



—  24 —

чтобы оно само по себѣ, независимо отъ нравственнаго 
состоянія отлучаемаго, отдѣляло отъ Бога и лишало 
божественной благодати. Если бы оно, хотя бы и со­
вершенно правильнымъ узаконеннымъ образомъ, про­
изнесено было надъ невиннымъ человѣкомъ, то это 
нисколько не измѣнило бы его отношеній къ Богу, не 
отдалило бы его отъ Бога,— только грѣхи могутъ уда­
лять его отъ Бога и лишать Его благодати. Грѣхъ 
и произведенное имъ разобщеніе съ Богомъ есть не­
обходимое предположеніе дѣйствительнаго отлученія. 
Внутренняя сущность послѣдняго состоитъ въ томъ, 
что оно подвергаетъ грѣшника, и безъ того разобщен­
наго съ Богомъ, еще большей опасности и къ одному 
его несчастію прилагаетъ новое несчастіе. Ибо оно 
лишаетъ человѣка той помощи и благодати, которыя 
Церковь предлагаетъ всѣмъ своимъ собратіямъ. Оно 
отнимаетъ у него тѣ блага и преимущества, которыя 
пріобрѣтены имъ въ таинствѣ св. крещенія. Оно со­
всѣмъ отсѣкаетъ его отъ церковнаго организма. Для 
отлученнаго чужды и не дѣйствительны уже заслуги и 
ходатайства святыхъ, молитвы и добрыя дѣла вѣрую­
щихъ. Ему недоступно принятіе св. тайнъ, Онъ лишенъ 
и тѣхъ благъ, которыя отсюда изливаются на вѣрую­
щихъ чадъ Церкви. Онъ оторванъ отъ Христа и Его 
живого тѣла, отъ Его искупительныхъ заслугъ и тѣхъ 
благодатныхъ средствъ, какія доставляютъ они чело­
вѣку. Грѣшникъ и безбожный нечестивецъ, пока его 
не коснулось еще отлученіе, все еще членъ Церкви, и 
хотя онъ самъ по себѣ уже не участвуетъ въ ея бла­
годати, но молитвы,^нравственныя заслуги и добродѣ­
тели его собратій могутъ исходатайствовать ему снова 
Божію милость и благоволеніе; отлученному же недо­
ступна и эта косвенная помощь, онъ исключительно 
предоставленъ самому себѣ и, лишенный благодатныхъ



—  25 —

средствъ, всегда присущихъ Церкви, безъ опоры и по­
мощи, безъ защиты и обороны, преданъ во власть лу­
каваго. Таково, по своему свойству, наказаніе отлуче­
нія,—наказаніе, поистинѣ, тяжкое и страшное. Будучи 
наложено на землѣ, оно не слагается и на небѣ; на­
чавшись во времени, оно продолжается вѣчно.

Съ такой, а не другой точки зрѣнія разсматривала 
Церковь всегда сущность отлученія; такія, а не иныя 
она всегда признавала за нимъ дѣйствія и характери­
стическія свойства. Уже апостолъ Павелъ прекрасно 
выражаетъ это, какъ тараоооѵаі тер оаттѵа, какъ пере­
дача, врученіе сатанѣ; ибо какъ внутри Церкви господ­
ствуетъ Христосъ, и вѣрующіе члены ея находятся 
подъ Его покровительствомъ, такъ и внѣ ея—царство 
лукаваго, гдѣ господствуетъ сатана. Изверженный изъ 
Церкви подпадаетъ его жестокому господству безъ 
высшей помощи и защиты, какъ нѣкогда дохристіан­
ское человѣчество, испытываетъ его козни и искуше­
нія и все болѣе и болѣе опутывается узами грѣха. 
Не менѣе удачно и мѣтко сравниваютъ св. отцы1) на­
казаніе церковнаго отлученія съ изгнаніемъ Адама и 
Евы изъ рая. Какъ прародители наши, преступленіемъ 
заповѣди навлекшіе на себя гнѣвъ Божій, изгнаны 
были изъ того мѣста, гдѣ доселѣ бесѣдовалъ съ ними 
Богъ, и, лишенные божественной благодати, предоста­
влены были во всѣхъ жизненныхъ приключеніяхъ и 
вражескихъ искушеніяхъ, исключительно своимъ соб­
ственнымъ силамъ, такъ и изверженный изъ Церкви, 
гдѣ онъ находился въ живомъ общеніи съ Богомъ, 
безпомощный, безоруженный предается во власть тем­
ныхъ враждебныхъ силъ діавола. Далѣе, наказаніе отлу­
ченія у св. отцовъ Церкви нерѣдко называется духов-

*) ІІапр. Іеронимъ, Августинъ.



—  26 —

ною смертію, по сравненію его съ смертію тѣлесною. 
Когда такъ называютъ они отлученіе, то въ основаніи 
этого выраженія лежитъ то представленіе, что душа, 
лишенная церковной благодати, высшей помощи и бо­
жественной защиты, постепенно изнемогаетъ въ борьбѣ 
со зломъ и, въ случаѣ закоснѣнія въ состояніи грѣха 
и нераскаянности, лишается возможности исправиться 
или, что то' же, нравственно умираетъ; что какъ мечъ 
полагаетъ конецъ тѣлесной жизни, такъ исторженіе 
изъ Церкви, въ послѣдней инстанціи, влечетъ за собою 
смерть духовную1). Ту же самую мысль хотятъ, нако­
нецъ, выразить отцы Церкви, когда представляютъ 
отлученіе отъ Церкви, какъ первообразъ, какъ начало 
будущаго страшнаго суда Божія2). Ибо когда отлучен­
ный коснѣетъ въ своей нераскаянности и безъ помощи 
благодати все дальше и дальше удаляется отъ Бога, 
все глубже и глубже погружается въ бездну грѣха, 
то это можетъ кончиться только совершенною и вѣч­
ною погибелью, и наказаніе отлученія дѣйствительно 
является здѣсь началомъ и, такъ сказать, приступомъ 
божественнаго суда.

Кто въ состояніи понять, чтб значитъ быть членомъ 
Церкви, находиться въ живой, органической связи съ 
тѣломъ Христа и участвовать, чрезъ это, во всѣхъ 
благодатныхъ дарахъ и благахъ Его искупленія, тому 
само собою будетъ понятно, почему отлученіе отъ 
этого спасительнаго общенія Церковь во всѣ времена 
понимала, какъ самое большое и самое тяжкое нака­
заніе. Святый Іоаннъ Златоустъ кратко обозначаетъ 
его, какъ тірлйріл шот  шцоркоѵ уаХгтпкрп̂  а Августинъ 
называетъ его (Іатпаііо, ^иа роепа іп ессіезіа пиііа плуог

*) Іеронимъ, Ерізі. А’IV асі Неіісхіог. 
‘2) Тертулліанъ, Лроіоср, 31.



— 27 —

езі1), т.-е. такимъ наказаніемъ церковнымъ, болѣе ко­
тораго не можетъ быть.

Сообразно такому воззрѣнію на сущность и значеніе 
отлученія, Церковь, прибѣгая къ этому тягчайшему 
изъ всѣхъ наказаній (роепагит отпіит ^гаѵіазігаа) только 
въ самой крайней нуждѣ, когда не видѣлось уже ни­
какого другого исхода, всегда дѣйствовала, по слову 
св. апостола, съ великою скорбію, съ тугою сердца и 
многими слезами (2 Кор. 2, 4). Какъ нѣкогда огла­
шеннаго, по принятіи имъ св. крещенія—этого вели­
чайшаго изъ всѣхъ благъ Церкви,—братія встрѣчала 
съ радостію и ликованіемъ и благожелательно привѣт­
ствовала, какъ новаго друга и сотоварища, такъ, на­
противъ, отлученіе отъ Церкви, лишающее права на 
общеніе съ отлучаемымъ, совершалось всегда съ глу­
бокою скорбію и слезами2). Изъ многихъ фактовъ, 
служащихъ подтвержденіемъ этой мысли, мы приве­
демъ здѣсь слѣдующіе два. Соборъ Ефесскій, въ при­
говорѣ своемъ противъ Несторія, говоритъ: „Выну­
жденные правилами и посланіемъ св. отца нашего и 
сослужителя Келестина, епископа римской Церкви, съ 
великими слезами приступаемъ къ этому печальному 
противъ него рѣшенію. Поносимый Несторіемъ Господь 
Іисусъ Христосъ, въ лицѣ. настоящаго собора, опредѣ­
ляетъ, чтобы онъ (Несторій) лишенъ былъ епископ­
скаго сана и всякаго священническаго сообщества*'. 
Таковъ же по внутреннему своему содержанію и ха­
рактеру и приговоръ Константинопольскаго собора, 
произнесенный надъ Евтихіемъ. Онъ гласитъ: „Того 
ради, скорбя и оплакивая его полное заблужденіе и 
непокорность, мы, во имя Господа нашего Іисуса Христа,

1) Бе сотірііопе еі ^гаііа, с. XV.
-) Віпуат, Огіі̂ еп, кн. VII, гл. IV, стр. 5.



28

Котораго хулитъ онъ (Евтихій), опредѣлили отрѣшить 
его отъ всѣхъ священническихъ правъ и обязанностей, 
отлучить отъ нашего общества и лишить должности 
монастырскаго настоятеля. Всякій, кто будетъ имѣть 
съ нимъ сношеніе, пусть знаетъ, что и онъ подвер­
гнется такому же отлученію (Нагйиіп, 11, р. 163).

Но хотя отлученіе, какъ видно изъ сказаннаго, есть 
самое большое и самое тяжкое изъ всѣхъ церковныхъ 
наказаній, хотя оно отнимаетъ у отлученнаго закоснѣ- 
лаго грѣшника всѣ духовныя блага, пріобрѣтенныя имъ 
чрезъ святое крещеніе, однако Церковь, подвергая его 
этому наказанію, отнюдь не имѣетъ цѣлью отрѣзать 
ему, такъ сказать, путь къ спасенію и причинить вѣч­
ную погибель, но, наоборотъ, хочетъ привести его къ 
этому спасенію, возвративъ на истинный путь. Цер­
ковь, скажемъ словами апостола, получила право отлу­
ченія для назиданія, а не для разоренія (2 Кор. 13, 
10). Въ этомъ случаѣ она дѣйствуетъ, какъ намѣст­
ница Того, Который приходилъ не погубить души чело­
вѣческія, но спасти ихъ1). Что Церковь при отлученіи 
имѣетъ своею цѣлью прежде всего исправленіе и спа­
сеніе отлучаемаго, это не разъ и весьма ясно засви­
дѣтельствовано въ священномъ Писаніи. Такъ, апо­
столъ Павелъ предалъ коринѳскаго кровосмѣсника са­
танѣ въ изможденіе плоти, чтобы спасти духъ его.

Какимъ же образомъ можетъ совершиться это спа­
сительное дѣйствіе отлученія? Какимъ образомъ измо­
жденіемъ плоти можно спасти душу? Въ отвѣтъ на 
этотъ неизбѣжный и насущный вопросъ нужно по­
мнить, что грѣшникъ, отлученный отъ Церкви, вообра­
зивъ всю великость наказанія и несчастія, постигшаго

1) Прекрасно развита эта мысль въ сочиненіи Семенова, студ. Кіевскоіі 
академіи, „О чинѣ православія".



его, представивъ себѣ ту страшную бездну, въ которую 
низринутъ онъ, тѣ опасности, которыми угрожаетъ ему 
отторженіе отъ нѣдръ Церкви и тѣла Христова, не 
можетъ не отрезвиться. и не прійти къ сознанію своего 
печальнаго положенія и не восчувствовать глубокой 
скорби. А эта скорбь, это сознаніе, естественно, должны 
подавить въ немъ тѣ страсти и порочныя чувственныя 
наклонности (изможденіе плоти), коими онъ навлекъ 
на себя это наказаніе, должны переломить его упорство 
и сопротивленіе, которымъ онъ отвѣчалъ на всѣ тре­
бованія Церкви. Въ этомъ случаѣ онъ, такъ сказать, 
вынужденъ бываетъ перемѣнить превратный образъ 
своей жизни и мыслей и въ чувствахъ раскаянія воз­
вратиться въ нѣдра Церкви, чтобы испросить прощеніе, 
сдѣлаться снова участникомъ благодати и такимъ обра­
зомъ спасти свою душу, какъ это дѣйствительно и 
было съ коринѳскимъ кровосмѣсителемъ, который, при­
несши чистосердечное раскаяніе, снова былъ принятъ 
въ общеніе съ Церковію.

Въ такомъ же точно смыслѣ говоритъ апостолъ и 
объ Именеѣ и Александрѣ, что онъ предалъ ихъ сатанѣ, 
дабы научились они не богохульствовать (1 Тим. 1, 20); 
т.-е. онъ при отлученіи ихъ имѣлъ въ виду привести 
ихъ къ сознанію своей вины и заставить измѣнить 
свой преступный образъ мыслей, выражавшійся пре­
имущественно въ хулѣ на Христа и христіанскую 
вѣру,—словомъ, отлучилъ ихъ съ тѣмъ, чтобы, по­
добно коринѳянину, спасти ихъ души. Наконецъ, когда 
апостолъ Павелъ пишетъ къ солунянамъ: аще же кто 
не послушаетъ словесе нашего, посланіемъ сго назна- 
мтуйте, и не примѣшайтсся ему, да посрамится 
(2 Сол. 3, 14), то этимъ хочетъ сказать, что проти­
вящихся его постановленіямъ должно отлучать отъ Цер­
кви и прерывать съ ними всякое общеніе, дабы они



—  30 —

пришли къ сознанію своего беззаконія и подчинились 
его требованіямъ.

Такъ какъ въ священномъ Писаніи отлученіе вездѣ 
представляется, какъ средство исключительно испра­
вительное, то и Церковь во всѣ времена признавала 
за нимъ то же самое значеніе и примѣняла его къ 
дѣлу съ тою же самою цѣлью. Разсуждая о цѣли отлу­
ченія, Іоаннъ Златоустъ, между прочимъ, замѣчаетъ, 
что апостолъ Павелъ не всецѣло отдалъ кровосмѣсника 
во власть сатаны (послѣдняго онъ употребилъ, какъ 
орудіе для достиженія своей цѣли— исправленія грѣш­
ника), т.-е. чтобы отлученный, подъ властью врага 
человѣческаго рода, очнулся, пришелъ въ себя и, по 
принесеніи покаянія, снова былъ принятъ въ Церковь, 
какъ живой членъ ея. „Велико наказаніе отлученія, 
но еще больше его польза: то— только временное и 
мимолетное, а это— простирается въ вѣчность". Равно 
и блаж. Августинъ не разъ и самымъ явственнымъ 
образомъ отмѣчаетъ исправленіе виновнаго, какъ самую 
главную цѣль отлученія. Оно есть самое тяжелое на­
казаніе, какое только можетъ касаться христіанъ; одна­
кожъ, употребляя его, Церковь дѣйствуетъ отнюдь не 
по страсти гнѣва и мести, но проникаясь тою любовію 
и жалостію, какая присуща бываетъ сердцу пастыря 
при похищеніи изъ его стада овцы. Ея дѣятельность 
въ этомъ случаѣ, какъ справедливо замѣчаетъ Авгу­
стинъ, есть „тізегісогз зеѵегііаз".

Впрочемъ, при опредѣленіи наказанія отлученія вни­
маніе церковной власти обращается не на одно только 
лицо отлучаемаго, но также и на честь Церкви и 
благо ея членовъ. Такъ какъ честь и достоинство 
Церкви первѣе всего состоитъ въ томъ, чтобы члены 
ея чистотою своихъ нравовъ, высоконравственнымъ, 
безупречнымъ образомъ жизни доказывали истинность



—  81 —

своей религіи и божественность ея происхожденія, то, 
по мѣрѣ развитія между ними беззаконій и порока, 
она теряла бы свой авторитетъ и уваженіе, и тѣмъ 
болѣе унизила бы свое достоинство, если бы стЗла 
держать въ своихъ нѣдрахъ или, по крайней мѣрѣ, 
оставлять безнаказанными отъявленныхъ и грубыхъ 
грѣшниковъ. Вотъ почему, не желая ронять своего 
достоинства и давать лишнее противъ себя оружіе въ 
руки врагамъ своимъ, Церковь всегда считала и счи­
таетъ своимъ долгомъ упорныхъ и неисправимыхъ 
грѣшниковъ подвергать формальному отлученію. Этотъ 
мотивъ для опредѣленія отлученія весьма естественъ 
и понятенъ для каждаго. Хотя онъ и не въ такой 
мѣрѣ, какъ другіе, обезпечивается и подтверждается 
историческими данными, однакожъ не можетъ подле­
жать никакому сомнѣнію то, что онъ во многихъ слу­
чаяхъ былъ главнымъ и рѣшительнымъ основаніемъ 
при опредѣленіи этого наказанія; ибо кому неизвѣстно, 
съ какою неослабною заботливостью Церковь, вопреки 
язычникамъ, старалась сохранить доброе о себѣ мнѣніе 
и какъ высоко она держала знамя своей чести во 
всѣхъ отношеніяхъ? Въ подтвержденіе этой мысли 
можно указать на одинъ историческій фактъ. Когда 
епископъ Евкратій обратился къ св. Кипріану съ во­
просомъ: должно ли нѣкоего лицедѣя, учившаго своему 
искусству дѣтей, терпѣть въ обществѣ и имѣть съ 
нимъ сношеніе, то послѣдній отвѣчалъ, что это не 
согласно ни съ величіемъ Божіимъ, ни съ требова­
ніемъ Евангелія, такъ какъ чрезъ такое сношеніе 
страдаетъ честь Церкви. Епископъ долженъ всячески 
убѣждать его оставить такое занятіе. Если же онъ, 
прекративъ это занятіе, впадетъ въ бѣдность, то хри­
стіанское общество доставитъ ему необходимыя средства 
къ жизни. Буде же для него это невозможно, то пусть



—  32 —

идетъ онъ въ Карѳагенъ для пропитанія, дабы вмѣсто 
того, чтобы учить другихъ грѣховному дѣлу, онъ самъ 
научился здѣсь тому, что служитъ къ его спасенію1).

Третья цѣль, преслѣдуемая Церковію при отлученіи 
отъ общенія съ собою публичныхъ грѣшниковъ, есть 
благополучіе и предохраненіе отъ опасности заразы 
остальныхъ членовъ ея. Какъ въ каждомъ обществѣ 
пороки и преступленія одного, при ихъ безнаказан­
ности, легко дѣлаются предметомъ соблазна и подра­
жанія и для другихъ и, распространяясь болѣе и болѣе, 
наносятъ существенный вредъ цѣлому, такъ и въ Цер­
кви дурной примѣръ одного можетъ заражать и рас­
пространяться и на другихъ. Общественный порядокъ 
и дисциплина легко могли бы поколебаться, и нрав­
ственно - религіозная жизнь болѣе слабыхъ чадъ ея 
могла бы подвергнуться большой опасности, если бы 
она не стала отсѣкать вредныхъ и зараженныхъ нрав­
ственною болѣзнію членовъ своихъ и не предохраняла 
отъ нея здоровыхъ. Эту мысль выразилъ еще апостолъ, 
когда онъ коринѳскому обществу и его представите­
лямъ, которыхъ побуждалъ онъ къ отлученію крово- 
смѣсника, поставилъ такой вопросъ: уэюели не знаете 
вы, что малая закваска кваситъ все тѣсто (1 Кор. 
5, 6); т.-е. я настаиваю, какъ бы такъ говоритъ онъ, 
отдѣлить преступника отъ вашей среды потому, что 
грѣхъ одного, какъ свидѣтельствуетъ опытъ, слишкомъ 
легко переходитъ и къ другому,—онъ, какъ язва, за­
ражаетъ и другихъ, когда не бываетъ удаляемъ отъ 
соприкосновенія съ ними. Эту мысль повторяютъ за­
тѣмъ и отцы Церкви. Св. Іоаннъ Златоустъ, объясняя 
настоящее мѣсто посланія къ Коринѳянамъ, замѣчаетъ, 
что при отлученіи имѣется въ виду не одна только

*) Кипріанъ, Ерізі. ЬХІ.



— 33 —

личность отлучаемаго, но и вся Церковь: ибо только 
такимъ образомъ можно предотвратить отъ нея опас­
ность заразы; такъ какъ преступленіе одного, въ случаѣ 
безнаказанности, тотчасъ же передается и всей Церкви 
и подвергаетъ ее разрушенію1). Св. Кипріанъ пишетъ 
епископу Помпонію2), чтобы онъ отлучилъ отъ Церкви 
дѣвицъ, нарушившихъ обѣтъ цѣломудрія, равно какъ 
и ихъ соблазнителей, и никогда не принималъ бы ихъ 
обратно, если они не исправятся, пе ехетріиш, про­
должаетъ онъ, ехеіегіз асі гиіпат сіеіісііз зиіз іасеге іпсі- 
ріапі, т.-е. чтобы они дурнымъ своимъ примѣромъ не 
вовлекли въ подобное преступленіе и другихъ. Бла­
женный Августинъ говоритъ3) также, что на пасты­
ряхъ Церкви лежитъ обязанность отдѣлять больныхъ 
овецъ отъ здоровыхъ, чтобы ядъ заразы не перешелъ 
и на здоровыхъ. „Тотъ—говоритъ онъ,—для Котораго 
нѣтъ ничего невозможнаго, исцѣлитъ чрезъ это отдѣ­
леніе и больныхъ". Папа Иннокентій I, одобривъ и 
подтвердивъ рѣшеніе африканскихъ епископовъ, кото­
рымъ отлучены были отъ церковнаго общенія пела- 
гіане, прибавляетъ: „если бы они еще надолго оста­
вались въ Церкви безнаказанными, то неизбѣжнымъ 
слѣдствіемъ этого было бы то, что они вовлекли бы 
въ свое заблужденіе многихъ невинныхъ и неосторож­
ныхъ членовъ ея. Послѣдніе могли бы думать, что 
проповѣдуемое ими ученіе—православное, такъ какъ 
они были еще членами Церкви. Потому-то больной 
членъ и отсѣкается отъ здороваго тѣла, чтобы сохра­
нить то, чего еще не коснулась зараза". А въ поста­
новленіяхъ апостольскихъ (кн. II, 7) говорится: „овца

*) Бесѣда XV на 1 Коринѳ. V.
2) Ерізі. ЬХІІ ай Рошропіит.
3) Ерізі. асі СагіЬа^еп. Сопсііі раігез.
ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 3



—  34 —

шелудивая, если не отлучена отъ здоровыхъ овецъ, 
передаетъ болѣзнь свою другимъ, и человѣкъ, зара­
женный язвой, страшенъ для многихъ... Посему, если 
и мы не отлучимъ беззаконнаго человѣка отъ Церкви 
Божіей, то сдѣлаемъ домъ Господень вертепомъ раз­
бойниковъ". И церковное законодательство, такимъ 
образомъ, понимаетъ отлученіе, какъ средство сохра­
нять членовъ ея, еще не поврежденныхъ заразою, и, 
путемъ страха возбуждаемаго въ нихъ тяжестію этого 
наказанія, удерживать ихъ отъ тѣхъ преступленій и 
пороковъ, которые навлекаютъ его. Эта точка зрѣнія 
даетъ себя здѣсь замѣчать самымъ ощутительнымъ 
образомъ.

Всѣ эти указанные мотивы и соображенія, руково­
дящіе Церковію при опредѣленіи наказанія отлученія, 
въ большинствѣ случаевъ соединяются между собою и 
всѣ вмѣстѣ дѣйствуютъ на волю отлучающаго. Но 
обстоятельства иногда слагаются такъ, что одна цѣль 
беретъ перевѣсъ надъ другой, при чемъ эта послѣдняя 
отступаетъ на задній планъ, такъ что изъ двухъ или 
трехъ цѣлей достигается только одна1).

Въ заключеніе всего сказаннаго нами сдѣлаемъ общій 
выводъ и дадимъ общее понятіе о церковномъ отлу­
ченіи. Соединивъ все, что доселѣ сказали мы о сущ­
ности и значеніи отлученія, въ одно общее предста­
вленіе, мы получимъ такое опредѣленіе его: оно есть 
отторженіе отъ внѣшняго и внутренняго общенія съ 
Церковію, основанное на естественномъ и божествен­
номъ правѣ, совершенное лишеніе всѣхъ средствъ ко 
спасенію, пріобрѣтенныхъ въ св. крещеніи, отсѣченіе 
отъ живого тѣла Іисуса Христа и низведеніе отлучен-

4) Слич. Духовный Регламентъ, стр. 38, пунктъ 16.



—  35

наго въ состояніе неискупленнаго человѣка-, оно есть 
самое тяжкое изъ всѣхъ церковныхъ наказаній, упо­
требляемое съ цѣлію исправить виновнаго, поддер­
жать честь и достоинство церковнаго общества и 
предотвратить отъ прочихъ членовъ его опасность 
соблазна и заразы.

Владиміръ, Митрополитъ Московскій.

з«



Входъ во храмъ пресвятой Владычицы нашея 
Богородицы и Приснодѣвы Маріи.

„Слыши, дщерь, и смотри, и приклони ухо твое и 
забудь народъ твой и домъ отца твоего. И возжелаетъ 
Царь красоты твоей, ибо онъ Господь твой, и ты по­
клонись Ему. И дочь Тира съ дарами и богатѣйшіе 
изъ народа будутъ умолять лице твое. Вся слава дщери 
Царя внутри: одежда ея шита золотомъ; въ испещрен­
ной одеждѣ ведется она къ Царю; за нею ведутся къ 
Тебѣ дѣвы, подруги ея; приводятся съ весельемъ и 
ликованьемъ, входятъ въ чертогъ Царя. Вмѣсто отцовъ 
Твоихъ, будутъ сыновья Твои; Ты поставишь ихъ 
князьями по всей землѣ. Сдѣлаю имя Твое памятнымъ 
въ родъ и родъ; по сему народы будутъ славить Тебя 
во вѣки и вѣки" (псал. 44, 11— 18). Такъ по внуше­
нію Святаго Духа за цѣлую тысячу лѣтъ вѣщалъ святый 
пророкъ и царь Давидъ о входѣ Пресвятой Дѣвы Маріи 
въ храмъ. И какъ точно исполнилось пророчество его 
въ событіи нынѣшняго праздника!

Появившись на Божій свѣтъ, Пресвятая Дѣва Марія 
оставалась на попеченіи Своихъ родителей Іоакима и 
Анны въ Назаретѣ. Она, конечно, нашла у нихъ нѣж­
ный уходъ и родительскую ласку. Праведная Анна, 
однако, ни на одну минуту не забывала, что богодан­
ная дочь ея должна быть посвящена Богу. Какъ же 
было не беречь малютку отъ всякихъ нечистыхъ впе­
чатлѣній! Глубоко древнее преданіе повѣствуетъ, что



—  37 —

старица Анна озабочена была и тѣмъ, чтобы дочь ея 
съ материнскимъ молокомъ воспринимала духъ подза­
конной церковности. Когда малюткѣ исполнился одинъ 
годъ жизни, отецъ ея пригласилъ священниковъ и 
старѣйшинъ, угощалъ ихъ и просилъ благословить его 
дочь, которая была принесена въ собраніе. Священники 
исполнили его просьбу. „Богъ отцевъ нашихъ, Благо­
слови Младенца сего и даруй Ему имя славное и вѣч­
ное во всѣ роды", сказали они. Всѣ присутствовавшіе 
отвѣтили: „Аминь! да будетъ!" Преданіе далѣе со­
общаетъ, что праведный Іоакимъ уже хотѣлъ помѣстить 
въ пріютъ при храмѣ свою малютку, когда ей испол­
нилось два года. Анна этому стала прекословить, вѣ­
роятно, по весьма понятному материнскому чувству. 
Старецъ уступилъ. Младенецъ Марія еще на одинъ 
годъ осталась въ родительскомъ домѣ. Но вотъ ей 
исполнилось три года возраста. Теперь и праведная 
Анна заявила свое согласіе и готовность исполнить 
обѣтъ. Нѣтъ у нея печали по поводу разлуки съ един­
ственною дочерью. Радуется и старецъ Іоакимъ. Такъ 
и замѣчаетъ объ этомъ святая Церковь. Днесь храмъ 
одушевленный святыя славы Христа Бога нашего, 
едина въ женахъ благословенная, чистая, приводится 
въ храмъ законный жити во святыхъ, радуются съ 
нею Іоакимъ и Анна духомъ (стих. на Госп. воззв. 2). 
Чему-же радуются? Тому-ли, что могли принести Господу 
Богу даръ за отнятіе „поношенія безчадства?" Или 
тому, что исполняли обѣтъ, данный Богу? Нѣтъ. Они 
духомъ прозрѣвали тайну, въ которой Богъ, хотя ска- 
зати народамъ Свое спасеніе, неискусобрачную нынѣ 
отъ человѣкъ пріятъ, знаменіе примиренія и обно­
вленія.

Но если радовались праведные Іоакимъ и Анна, то 
какъ могла перенести разлуку съ родителями трех-



—  38 —

лѣтняя отроковица Марія? Дивно, она не только не 
предалась плачу, но сама просила исполнить то, что 
обѣщали содѣлать съ нею ея престарѣлые родители. 
Младенствовавшая плотію показала себя съ совершен­
ною душею, какъ выражается св. Церковь въ своихъ 
пѣснопѣніяхъ. Словомъ, какъ со стороны родителей, 
такъ и съ стороны малютки дочери не оказалось пре­
пятствія къ осуществленію того, о чемъ вѣщалъ св. Про­
рокъ и Царь Давидъ. Престарѣлые Іоакимъ и Анна 
начали оповѣщать своихъ родныхъ и знакомыхъ о пред­
стоящемъ торжествѣ посвященія дочери ихъ Господу 
Богу. Многіе изъ сосѣдей изъявили охоту принять 
участіе въ этомъ святомъ дѣлѣ. Въ назначенный день 
изъ Назарета выступило сообщество людей по дорогѣ 
къ Іерусалиму. То были праведные Іоакимъ съ Анною 
и малютка дочь ихъ, трехлѣтняя Марія, да подруги ея 
и нѣкоторые изъ родныхъ и знакомыхъ. Путники вы­
ходили изъ города съ пѣніемъ священныхъ пѣснопѣній. 
Цѣлыхъ три дня они шли до Іерусалима и на четвер­
тый были уже въ этомъ городѣ. Отдохнувъ и по за­
кону приготовившись, Іоакимъ принесъ жертву Господу 
Богу. Послѣ этого онъ и готовъ былъ совершить по­
священіе отроковицы Маріи Господу. Въ условленный 
день старецъ Іоакимъ и праведная Анна въ сопрово­
жденіи родныхъ своихъ и знакомыхъ, подругъ Маріи, 
съ горящими свѣчами направились къ храму. Приняли 
участіе въ торжественномъ шествіи и многіе изъ благо­
честивыхъ израильтянъ. На встрѣчу же приводимой 
Дѣвѣ вышли священники во главѣ съ первосвящен­
никомъ Захаріею. Анна поставила малютку Марію на 
первую ступень. Осѣненная Духомъ Святымъ старушка 
громко прорекла: „Иди, дочь моя, къ Тому, Кто тебя 
даровалъ мнѣ, иди, кивотъ освященный ко многоми­
лостивому Владыкѣ; иди, дверь жизни, къ милосердому



— 39

Подателю благъ; иди, ковчегъ Слова, въ храмъ Госпо­
день; войди въ церковь Божію, радость и веселіе міра". 
Увидѣвъ же первосвященника, готоваго принять ма­
лютку, старица Анна и къ нему обратилась съ такими 
словами: „пріими, Захарія, сѣнь чистую; пріими, свя­
щенникъ Божій, ковчегъ непорочный; пріими, пророкъ, 
кадильницу съ невещественнымъ углемъ; пріими, пра­
ведникъ, ѳиміамъ духовный; пріими, дщерь, Богомъ 
мнѣ данную! Введи и всели Ее на гору святую, въ 
жилище Божіе, не испытывая о Ней, но ожидая, что 
Богу, Ее призвавшему, благоугодно будетъ совершить 
съ Нею!“ Къ верхней площадкѣ крыльца вело 15 сту­
пеней по числу „степенныхъ" псалмовъ. Отроковица 
трехлѣтняя, легко, никѣмъ неподдерживаемая, прошла 
всѣ эти ступени. Первосвященникъ ввелъ ее во свя­
тилище и, не давая себѣ отчета, по внушенію свыше, 
повелъ малютку во Святая Святыхъ. Въ это священ­
нѣйшее мѣсто подзаконнаго храма, единственнаго во 
всемъ мірѣ, самъ первосвященникъ могъ входить только 
одинъ разъ съ кровію жертвеннаго животнаго. Те­
перь же онъ ввелъ сюда младенца Марію. Это уди­
вило не только присутствовавшихъ въ храмѣ, но и са­
михъ небожителей. Ангели вхожденіе всечистыя (Дѣвы) 
зряще удивишася, како со славою вниде во Святая 
святыхъ, поетъ нынѣ святая Церковь. Не ужасайтесь, 
святые небожители! Пречистый храмъ Спасовъ, много­
цѣнный чертогъ и Дѣва, священное сокровище славы 
Божія, днесь вводится въ домъ Господень, благодать 
совводящи, яже въ Дусѣ Божественномъ... (Кондакъ). 
А первосвященникъ не только ввелъ Дѣву младенца 
во Святая святыхъ, но и назначилъ Ей здѣсь мѣсто 
для молитвъ. „Архіерей, говоритъ святитель Ѳеофи­
лактъ, въ то время объятый Богомъ, былъ внѣ себя 
и уразумѣлъ, что Отроковица эта есть вмѣстилище



—  40 —

Божественной благодати и болѣе его самого достойна 
предстоять повсечасно лицу Божію. Вспомнивъ же ска­
занное въ законѣ о кивотѣ, которому повелѣно нахо­
диться во Святая святыхъ, онъ уразумѣлъ, что это 
прямо указывало на сію Отроковицу. И потому, нимало 
не усумнясь, осмѣлился, вопреки постановленій, ввести 
Ее во Святая святыхъ".

Праведные Іоакимъ и Анна, исполнивъ обѣтъ свой 
посвященія единородной дочери Господу Богу, возвра­
тились въ Назаретъ. Малютка же дочь ихъ осталась 
воспитываться при храмѣ. Вокругъ него было много 
дворовъ, притворовъ и различныхъ храминъ. Въ нихъ 
проживали лица, служившія въ храмѣ. Здѣсь же хра­
нились сосуды и запасы, потребные для богослуженія. 
Кромѣ этого много храминъ занято было старцами и 
старицами, дававшими обѣтъ назореями и дѣтьми, по­
лучавшими воспитаніе. Пресвятая Дѣва помѣщена была 
съ сверстницами по возрасту, подружками. За воспи­
таніемъ ихъ слѣдили благочестивыя надзирательницы, 
свѣдущія въ Священномъ Писаніи и искусныя въ руко­
дѣліяхъ. Дѣва Марія научилась чтенію. Она очень по­
любила читать слово Божіе. Душа Ея наполнялась 
восторгомъ при одной мысли, что прореченія Божіихъ 
пророковъ о временахъ Мессіи должны скоро испол­
ниться. Съ чтеніемъ Она соединяла молитву, которая 
доставляла Ей особенное наслажденіе. Для молитвен­
ной бесѣды съ Господомъ Богомъ Она ходила во Свя­
тая святыхъ. Времена и часы занятій у Нея были 
росписаны и точно указаны. Съ ранняго утра до часа 
третьяго, а по нашему счету—до девятаго, Пресвятая 
Дѣва совершала молитву. Далѣе шесть часовъ Она 
занималась рукодѣліемъ, которому очень хорошо на­
училась. Съ трехъ часовъ дня до вечера Она снова 
молилась и принимала пищу отъ Ангела. Одинъ изъ



—  41 —

церковныхъ писателей (Георгій Никомидійскій) такъ 
описываетъ явленіе Отроковицѣ небожителей, святыхъ 
ангеловъ: „По мѣрѣ того, какъ Пречистая день ото 
дня возрастала, въ Ней росли и дары Духа Святаго. 
Она пребывала съ Ангелами, о чемъ узналъ и Захарія. 
Однажды, исправляя въ Святилищѣ свое служеніе, 
увидѣлъ онъ кого то, съ виду страннаго, похожаго на 
Ангела, подающаго Ей пищу. Захарія весьма удивился 
и думалъ, что это за, необыкновенное и новое видѣніе? 
Повидимому, Ангелъ говоритъ съ Дѣвою; безплотный 
приноситъ пищу, питающую плоть; естествомъ неве­
щественный подаетъ Дѣвѣ нѣчто вещественное. Явленіе 
Ангеловъ бываетъ однимъ лишь священникамъ, да и 
то весьма рѣдко; а чтобы Ангелъ пришелъ къ Дѣвицѣ 
и при томъ столь юной, это необыкновенно. Если бы 
Она была замужняя и молилась о разрѣшеніи своего 
неплодства, какъ Анна, я не удивился бы видѣнію; 
но дѣвица объ этомъ молиться не можетъ. Ангелъ же 
всегда къ Ней является, какъ я то вижу, и это при­
водитъ меня въ великое удивленіе, сомнѣніе и ужасъ. 
Что все это значитъ? Что приходитъ возвѣщать Ей 
Ангелъ и какая это, приносимая имъ, пища? Откуда 
взята и кто ее изготовилъ? Ангелы не заботятся о 
тѣлесныхъ нуждахъ нашихъ. Конечно, были люди, ко­
торыхъ питали они... Непостижимо для меня, почему 
Она удостоилась такихъ даровъ, такого служенія ду­
ховъ безплотныхъ? Что же это все значитъ? Чистотою 
нравовъ Она превосходитъ всѣ бывшіе роды. Не надъ 
Нею-ли совершатся предсказанія пророковъ? Не Ею ли 
исполнятся вѣковыя ожиданія наши?" И далѣе перво­
священникъ переносится мыслію къ Мессіи и ублажаетъ 
Израиля, родителей Отроковицы Маріи и Ее Саму. 
По замѣчанію блаженнаго Іеронима Стридонскаго, свя­
тые Ангелы ежедневно являлись Дѣвѣ Маріи. Этому



42 —

вы и не дивитесь. Мы имѣемъ множество примѣровъ 
служенія святыхъ ангеловъ Божіихъ людямъ во спа­
сеніе. Чему же станемъ удивляться, если Господь Из­
бранному Имъ изъ всего рода человѣческаго кивоту 
Своему, Отроковицѣ Маріи, послалъ для служенія свя­
тыхъ ангеловъ? Они принимали участіе въ Ея воспи­
таніи. А такіе воспитатели, какъ святые ангелы, вмѣстѣ 
съ благочестивыми старицами надзирательницами могли, 
конечно, воспитывать въ высшей степени благотворно. 
Посему то Дѣва Марія со дней отрочества является 
предъ нами уже украшенною сонмомъ добродѣтелей. 
Она возлюбила Господа Бога всею душею. Быть въ 
молитвенномъ общеніи съ Нимъ доставляло Ей радость 
и утѣшеніе. Посему то Она и весьма часто молилась. 
При любви къ Господу Богу Она имѣла нѣжный страхъ 
предъ Нимъ. Этотъ послѣдній стоялъ стражемъ у 
сердца Ея и не допускалъ никакихъ нечистыхъ поже­
ланій и мыслей. Слова Ея, какъ выраженіе святыхъ 
чувствъ, были чисты и растворены солью благочестія. 
Никто никогда не видѣлъ Ея гнѣвающеюся, печальною 
или съ горделивымъ настроеніемъ. Преданная въ волю 
Божію, Она отличалась величайшимъ смиреніемъ. Въ 
обращеніи съ окружающими Она была обходительна, 
ласкова, благожелательна и добра. Любовь къ труду 
производила въ Ней то, что она и нѣсколькихъ ми­
нутъ безъ дѣла не желала проводить. Но побужденіемъ 
къ труду служило желаніе сдѣлать что либо полезное 
и нужное для храма и священниковъ. Преданіе сооб­
щаетъ намъ, что Отроковица хорошо шила золотомъ, 
пряла волну и умѣла ткать. Спаситель нашъ Господь 
Іисусъ Христосъ во дни Своей земной жизни носилъ 
хитонъ, сотканный руками Его Пречистой Матери.

Во дни Своего воспитанія при храмѣ, святая Отро­
ковица Марія перенесла и сиротство. Родитель Ея,



—  43

праведный Іоакимъ, скончался въ Назаретѣ ранѣе своей 
супруги, праведной Анны. Старица эта, по кончинѣ 
мужа, переселилась на жительство въ Іерусалимъ. Те­
перь она ежедневно могла видаться съ своею Дочерью. 
И Марія Отроковица утѣшалась этими свиданіями съ 
матерью. Но радость Ея была весьма непродолжи­
тельна. Старушка Анна заболѣла и скончалась. Раз­
суждая по человѣчески, Дѣва Марія должна была про­
ливать горькія слезы. Но не вышло изъ устъ Ея словъ 
ропота, а слезы были кратковременны и растворенны 
преданностію въ волю Божію. Въ этомъ Она и нашла 
Себѣ утѣшеніе. Какъ истинная „раба Господня", Она 
покорилась Богу. Изъ любви къ Нему Она при храмѣ 
дала обѣтъ дѣвства. Дѣва пожелала и душею и тѣломъ 
принадлежать единому Богу. До времени же обѣтъ 
этотъ былъ тайною для другихъ. Но тайна эта должна 
была объявиться, когда приспѣло время Пресвятой 
Дѣвѣ Маріи оставить помѣщеніе при храмѣ. Тогда Она 
и обручена была съ старцемъ Іосифомъ, который и 
взялъ Ее на свое попеченіе и поселилъ въ своемъ 
домѣ въ Назаретѣ.

Оканчивая изложеніе событія сегодняшняго празд­
ника, мы повторимъ: Праведные Іоакимъ и Анна мо­
литвами испросили у Господа Бога дитя. Этотъ даръ 
Божій они и посвятили Господу. Справедливо разсу­
ждая, что въ домикѣ своемъ они не могуть дать до­
чери своей правильнаго воспитанія и образованія, они 
и порѣшили отвести ее въ Іерусалимъ и помѣстили 
при храмѣ для воспитанія и обученія всякимъ видамъ 
добродѣтели. И этимъ они выказали величайшее свое 
благоразуміе. Отроковица Марія получила дѣйствительно 
наилучшее воспитаніе. Она явилась на всѣ времена 
образцомъ добродѣтельной, святой жизни. А важность 
входа Пресвятой Дѣвы Маріи въ храмъ изъясняетъ



— 44 —

намъ св. Церковь въ тропарѣ. Днесь благоволенія 
Божія предображеніе, поетъ она, и человѣкомъ спасе­
нія проповѣданіе, въ храмѣ Божіи ясно Дѣва является, 
и Христа всѣмъ предвозвѣщаетъ: Той и мы веле­
гласно возопіимъ: радуйся смотрѣнія Зиждителева 
исполненіе. Въ переводѣ же на русскій языкъ мысль 
эта болѣе ясною оказывается: „Нынѣ предъизображе- 
ніе благоволенія къ намъ Божія и провозвѣстіе о спа­
сеніи людей: Дѣва торжественно является въ храмѣ 
Божіемъ и предвозвѣщаетъ всѣмъ о Христѣ, Ей и мы 
громко возгласимъ: радуйся исполненіе промышленія 
о насъ Создателя". Рожденіемъ Пресвятой Дѣвы ука­
зывалось роду человѣческому начало его спасенія. Нынѣ 
снова возвѣщается объ этомъ неизреченномъ Божіемъ 
благоволеніи къ людямъ, и яснѣе изображается при­
ближеніе времени его исполненія. Совѣтъ превѣчный 
превѣчнаго Бога нашего во исполненіе грядетъ, пред­
грядущей воспитатися во Святая святыхъ Слова въ 
жилище отроковице всенепорочная (кан. на 20 ноября 
1-й, п. 1, тр. 2), поетъ св. Церковь. Тѣни и образы 
ветхаго Завѣта стали замѣняться первообразами, са­
мыми лицами. Въ ветхо-завѣтный храмъ въ лицѣ Пре­
чистой Дѣвы Маріи входитъ скинія святая и про­
страннѣйшая небесъ, пріемшая невмѣстимое во всей 
твари (12 икосъ Богор. акаѳиста). Во второмъ іеруса­
лимскомъ храмѣ уже не было ковчега Завѣта. И вотъ 
ковчегъ, Божественнымъ Духомъ позлащенный, Пре­
чистая показася, не скрижали носящь закона, но 
Христа Господа, Его же законъ п пророцы древле 
предвозвѣстиша (Окт. гл. IV, вторн. утр. кан. п. 1, 
богородиченъ). Давая намъ разумѣть важность входа 
Пречистой Богородицы въ храмъ, св. Церковь объявила 
воспоминаніе о немъ праздникомъ двунадесятымъ.



— 45 —

Этимъ она показала, что мы должны праздновать его 
и радоваться божественнѣ.

Что скажемъ вамъ въ назиданіе нынѣ, когда св. 
Церковь наша такъ торжественно празднуетъ входъ 
Пречистой Дѣвы Маріи въ храмъ Г осподень? Помыслите, 
для какой цѣли Она приведена была сюда? Кратко и 
вѣрно, скажемъ—получить воспитаніе научиться вѣрѣ 
и благочестію, пріобрѣсть навыкъ, и укрѣпиться въ 
добродѣтели. Велика и важна цѣль эта. Велико и важно 
научиться благочестію. Святый апостолъ Павелъ своему 
любимому ученику Тимоѳею писалъ: обучай себе ко 
благочестію (1 Тим. IV. 7). Это чрезвычайно важный 
предметъ изученія и навыка, ибо, продолжаетъ Апо­
столъ: благочестіе на все полезно есть, обѣтованіе 
имѣюще живота нынѣшняго и грядущаго (—8). Бла­
гочестіе есть здоровье и жизнь души, какъ несчастіе 
и грѣхъ есть ея болѣзнь и смерть. Хотите, братіе, 
быть, здравыми и живыми душею и имѣть упованіе на 
вѣчное блаженство, такъ учитесь благочестію и упраж­
няйтесь въ немъ. Но что же можно посовѣтовать 
вамъ для пріобрѣтенія желаннаго навыка къ благоче­
стію, къ сохраненію души въ здравіи? Подумайте, что 
нужно для нашего тѣла, чтобы оно было здорово? Ко­
нечно, нуженъ прежде всего чистый воздухъ, безъ ко­
тораго и невозможна жизнь тѣла. И для души тре­
буется также своего рода свѣжій воздухъ. Онъ обрѣ­
тается только въ Церкви Христовой. Посему безъ бла­
годатнаго возрожденія нельзя получить и возможности 
дышать этимъ воздухомъ. Вотъ мы съ вами всѣ полу­
чили святое крещеніе. Значитъ, оставаясь вѣрными 
сынами св. Церкви, матери нашей, мы не лишены 
права дышать благодатнымъ духовнымъ воздухомъ. 
Здоровыя его составныя части суть: духъ истины, вѣры, 
любви, надежды, молитвы и вообще всякаго рода доб-



—  40 —

рое христіанское направленіе мысли и жизни и всего 
поведенія. Но въ здоровый духовный воздухъ могутъ 
вторгаться изчадія духа лукаваго: невѣріе, вольнодум­
ство, ложь, отпаденіе отъ Церкви и отчужденіе отъ 
Бога и прочія дѣла грѣховныя, о нихъ же нѣтъ охоты 
и говорить. Да откуда же въ благодатное Царство Бо­
жіе вторгаются зловредныя испаренія, заражающія чи­
стый воздухъ? И отъ насъ самихъ, ибо и послѣ воз­
рожденія въ насъ еще ютится грѣховное сѣмя, которое 
можетъ приносить плоды по роду своему. И міръ, ко­
торый, по выраженію св. ап. Іоанна, весь во злѣ ле­
житъ, своимъ вліяніемъ на членовъ Церкви святой 
нерѣдко вводитъ въ нихъ заразу, отравляя благодатный 
воздухъ. А самый неутомимый труженикъ въ дѣлѣ 
отравленія есть духъ лукавый съ своими клевретами. 
Вліяніемъ всѣхъ этихъ дѣятелей и создается въ чле­
нахъ Церкви святой отъ небреженія и слабости ихъ 
иногда такая атмосфера для дыханія, что въ благоче­
стивомъ человѣкѣ вызываются тошнота и головокру­
женіе. Вѣдь зараженный воздухъ для души такъ же 
дурно дѣйствуетъ на нее, какъ вещественный воздухъ, 
насыщенный заразными испаренія, повергаетъ тѣло 
разслабленію, болѣзнямъ и смерти. Посему, братіе, бе­
регитесь заразителей и соблазнителей. Они истинные 
носители заразы души, враги ея здоровья. Помните 
совѣтъ царя Давида: Блаженъ мужъ, иже не иде на 
совѣтъ нечестивыхъ, и на пути грѣшныхъ не ста, и 
на сѣдалищи губителей не сѣде. Поминайте часто то, 
какъ прекрасно и благодѣтельно было для юной . Дѣвы 
Маріи обученіе добродѣтели при храмѣ, въ сообществѣ 
праведныхъ земныхъ воспитательницъ и святыхъ небо­
жителей.

Конечно, отъ одного чистаго воздуха тѣло не можетъ 
быть здоровымъ и не подвергнуться смерти. Чего же



— 47 —

недостаетъ? Пищи. Но пища для тѣла должна быть 
здоровая. Она у насъ бываетъ двухъ родовъ: животная 
и растительная. И для питія мы употребляемъ воду и 
вино. Для души также есть своего рода пища. Тѣло 
Господа нашего Іисуса Христа есть истинное брашно 
(Іоан. VI, 55). Наиполезнѣйшее питіе для души пред­
ставляетъ Пречистая Кровь Спасителя, которую Онъ 
Самъ назвалъ истиннымъ пивомъ. Эти пища и питіе, 
вкушаемыя вѣрными членами св. Церкви въ таинствѣ 
причащенія, сообщаютъ душѣ живость, бодрость, со­
единеніе со Христомъ и способность къ вѣчной жизни. 
„Ядущій Мою Плоть и піющій Мою Кровь имѣетъ 
жизнь вѣчную, и Я воскрешу его въ послѣдній день" 
(Іоан. VI, 54).

Кромѣ же пречистыхъ Тѣла и Крови Спасителя на­
шего для души православнаго христіанина преполезнѣй­
шими пищею и питіемъ служитъ слово Божіе. Оно 
Святою Церковію, нашею Матерію, преподается намъ 
и устно, и письменно, т. е. и въ Свящ. Преданіи и въ 
Священномъ Писаніи. Слово Свое Господь Іисусъ Хри­
стосъ благоволилъ назвать сѣменемъ, а сердца наши 
уподобилъ почвѣ (Мѳ. XIII, 3—23; ср. Лук. VIII, 11). 
Онъ же именуетъ слово Божіе питательною пищею, 
когда повторяетъ, сказанное о немъ въ ветхомъ За­
вѣтѣ, въ отвѣтъ духу искусителю: „не хлѣбомъ однимъ 
будетъ жить человѣкъ, но всякимъ словомъ, исходя­
щимъ изъ устъ Божіихъ" (Мѳ. IV, 4). Но эта пища 
для души не только питаетъ ее, но, подобно водѣ, и 
освѣжаетъ ее, и утоляетъ жажду (Іоан. IV, 10). И дѣй­
ствительно, слово Божіе, съ помощію благодати Бо­
жіей, воспріемлемое сердцемъ, производитъ въ немъ 
святыя, чистыя убѣжденія и правила. Чрезъ таинства 
святыя эти убѣжденія благодатію Божіею укрѣпляются 
въ душѣ и начинаютъ плодотворить дѣла по роду сво-



— 48 —

ему: вѣру, надежду, любовь, милосердіе, долготерпѣніе, 
миръ и чистоту сердца. Вотъ, братіе, этого не забы­
вайте. Читайте чаще, сколько можно, Божіе слово, 
прилежите къ этому святому дѣлу, и вы опытно уз­
наете, какую перемѣну оно произведетъ въ васъ. Во­
истину отъ этого душа ваша оживится и пріобрѣтетъ 
здравіе.

Но довольно ли участія въ Чашѣ Господней и чтенія 
слова Божія для непрестаннаго здравія и жизни души? 
Посмотрите на тѣло человѣка, даже живущаго въ здо­
ровомъ воздухѣ и питающагося обильно здоровою пи­
щею, но остающагося безъ движенія, лежащаго или 
сидящаго, или неправильно двигающагося. Что въ немъ 
можно будетъ скоро примѣтить? Нездоровье, за кото­
рымъ недалека и смерть. Точно такое же явленіе мо­
жетъ произойти и съ душею христіанина, значитъ, че­
ловѣка возрожденнаго въ таинствѣ крещенія и даже 
питающагося духовною пищею. Казалось бы, этого и 
достаточно для здоровья и жизни его души. Но какъ 
тѣло неподвижное подвергается болѣзнямъ, такъ и 
душа, хотя бы и не вѣдущая духовнаго глада и пре­
бывающая въ чистомъ духовномъ воздухѣ, все же бу­
детъ болѣть и можетъ подвергнуться смерти, если 
останется неподвижною. Да какія же это движенія мо­
жетъ совершать душа? Ходить предъ Богомъ по пу­
тямъ заповѣдей Его. Вотъ прекрасное движеніе для 
души. Въ словѣ Божіемъ это движеніе именуется „хож­
деніемъ во свѣтѣ" (1 Іоан. 1, 7), какъ прилично ча­
дамъ свѣта (Ефес. V. 8) и достойно Господа Бога 
(Кол. I, 10). Представьте же, если христіанинъ обуре­
вается сномъ, лѣнивъ для дѣланія добра и безпеченъ, 
или, того хуже, ходитъ во тьмѣ, въ похотяхъ своихъ, 
въ нечистотѣ, въ лукавствѣ и лести, то и духовная 
пища только будетъ бременить его и производить въ



—  49 —

немъ болѣзни душевныя. Какая польза человѣку, если 
онъ читаетъ слово Божіе и глумится надъ нимъ? Да 
если онъ и н« дозволяетъ себѣ послѣдняго дѣла, но 
теплохладенъ и истинъ вѣры и правилъ жизни серд­
цемъ не усвоятъ, то слово Божіе остается въ .немъ 
мертвымъ, а вѣра его подобится вѣрѣ лукавыхъ ду­
ховъ, которые знаютъ, что Богъ есть и трепещутъ 
Его (Іак. II, 19), но непрестанно дѣлаютъ зло (1 Ко­
рине. XI, 28—30). А движенія души неправильныя, т. е. 
хожденія во тьмѣ, въ лукавствѣ, въ похотяхъ сердецъ 
заглушаютъ въ человѣкѣ духовную жизнь и доводятъ 
его до болѣзней, злыхъ привычекъ, навыковъ и страстей 
и даже до совершенной духовной смерти. Такъ, братіе, 
пребывая въ лонѣ святой Церкви, питаясь пречистыми 
Тѣломъ и Кровію Спасителя и вдыхая чистѣйшій воз­
духъ благодати, ходите и въ Божіихъ заповѣдяхъ, ис­
полняя ихъ съ радостію и усердіемъ. И св. апостолъ 
Павелъ внушаетъ намъ, чтобы мы „исполнялись позна­
ніемъ воли Божіей, во всякой премудрости и разумѣніи 
духовномъ, чтобы поступали достойно Бога, во всемъ 
угождая Ему, принося плодъ во всякомъ дѣлѣ благомъ 
и возрастая въ познаніи Бога, укрѣпляясь всякою си­
лою по могуществу славы Его во всякомъ терпѣніи и 
великодушіи съ радостію, благодаря Бога и Отца, при­
звавшаго насъ къ участію въ наслѣдіи святыхъ во 
свѣтѣ, избавившаго насъ отъ власти тьмы и введшаго 
въ Царство возлюбленнаго Сына Своего, въ Которомъ 
мы имѣемъ искупленіе Кровію Его и прощеніе грѣховъ" 
(Кол. I, 9— 14).

При своей ограниченности и по состоянію природы 
своей, сильно поврежденной грѣхомъ, человѣкъ по тѣлу 
своему не можетъ оставаться, и при самыхъ лучшихъ 
условіяхъ жизни, всегда здоровымъ и не имѣть совер­
шенно нужды въ врачевствахъ. И въ душѣ человѣка

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 4



—  50 —

наблюдается то-же самое явленіе. Какъ бы человѣкъ 
ни былъ остороженъ въ духовномъ питаніи, въ дви­
женіи, все же грѣхомъ зараженная душа его изъ сѣ­
мени ветхаго человѣка дастъ ростокъ по роду своему, 
т. е. грѣхъ. Это печальное обстоятельство до такой 
степени въ насъ неизбѣжно, что, „если говоримъ, что 
не имѣемъ грѣха, обманываемъ самихъ себя и истины 
нѣтъ въ насъ" (1 Іоан. I, 8). А если человѣкъ христіа­
нинъ не можетъ говорить, что онъ не имѣетъ грѣха, 
то не лучше ли ему завести рѣчь о томъ, какими 
средствами ему слѣдуетъ врачевать свою душу? Грѣхъ 
вѣдь есть болѣзнь души. Это ея проказа. Пусть же 
ищетъ душа цѣлебнаго бальзама. Таковый обрѣтается 
въ Христовой церкви. Здѣсь въ таинствѣ покаянія и 
елеосвященія врачуются благодатію Святого Духа всѣ 
немощи и грѣховныя пятна души. Недаромъ вѣдь свя­
тые отцы именуютъ таинство покаянія вторымъ кре  ̂
щеніемъ— слезнымъ въ отличіе отъ воднаго. Но кромѣ 
таинствъ, названныхъ сейчасъ, та самая духовная пища, 
которая предлагается христіанину въ словѣ Божіемъ и 
въ святомъ причащеніи Тѣла и Крови Спасителя, яв­
ляется для души и могущественнымъ средствомъ ея 
врачеванія. Въ самомъ дѣлѣ слово Божіе есть здоровое 
сѣмя, цѣлебное, вытравляющее заблужденія, духовную 
слѣпоту, духъ льсти и похоти сердца разныхъ родовъ. 
Возрастая въ душѣ, слово Божіе насаждаетъ въ ней 
вѣру, порождаетъ желаніе ходить во свѣтѣ заповѣдей 
Божіихъ, очищаетъ отъ проказы духовной и даетъ 
устойчивость святыхъ убѣжденій. А относительно пре­
чистыхъ Тѣла и Крови Спасителя мы всѣ вѣруемъ и 
исповѣдуемъ, что оно бываетъ „во исцѣленіе, и очи­
щеніе, и просвѣщеніе, и сохраненіе, и спасеніе, и въ 
освященіе души и тѣла: во отгнаніе всякаго мечтанія, 
и лукаваго дѣянія, и дѣйства діавольскаго мысленнѣ,



—  51

во удесѣхъ дѣйствуемаго: въ дерзновеніе и любовь яже 
къ Богу, во исправленіе житія, и утвержденіе: въ воз­
ращеніе добродѣтели и совершенства: во исполненіе 
заповѣдей, въ Духа Святаго общеніе, въ напутіе жи­
вота вѣчнаго и въ отвѣтъ благопріятный на страшномъ 
судѣ" (6 мол. предъ причащеніемъ). Такъ много вра­
чебныхъ средствъ дано православному христіанину, 
чтобы онъ имѣлъ возможность пребывать въ здравіи 
душевномъ.

Что же, братіе, скажемъ, здравы ли мы душевно? 
Пусть совѣсть каждаго безпристрастнаго отвѣтитъ на 
этотъ вопросъ. Мы указали средства, съ помощію ко­
торыхъ возможно возвратить здравіе душѣ и сохранить 
ей жизнь блаженную во вѣки вѣковъ. Дѣло спасенія 
души есть дѣло первостепенной важности. Для сего мы 
живемъ и трудимся. Помните, что требуется для здо­
ровья и ж,изни души: чистый воздухъ, насыщенный 
духами истины, вѣры, любви, надежды, милосердія и 
чистоты сердца. Далѣе, нужно какъ можно чаще питать 
душу словомъ Божіимъ и таинствомъ причащенія. Съ 
этимъ должно соединить и хожденіе, т. е. жизнь и по­
веденіе по заповѣдямъ Божіимъ. Наконецъ, въ случа­
яхъ болѣзней души, т. е. грѣховъ, вѣдѣнія и невѣдѣ­
нія, мысли и чувствъ, мы должны спѣшить къ увраче­
ванію ихъ. Соблюденіе этихъ условій приведетъ насъ 
къ желанной цѣли. Сего и да сподобитъ насъ всѣхъ 
человѣколюбецъ Господь Богъ молитвами Пречистой 
Его Матери и всѣхъ святыхъ. Аминь.

Василій, Епископъ Можайскій.

А  ^  А  ^ 4



Рѣчь, при открытіи противоалкогольнаго съѣзда въ Москвѣ 6-го августа 1912 года.
Въ качествѣ предсѣдателя настоящаго перваго Все­

россійскаго съѣзда практическихъ дѣятелей въ борьбѣ 
съ алкоголизмомъ на началахъ религіозно-нравствен­
ныхъ, позволяю себѣ привѣтствовать всѣхъ почтив­
шихъ своимъ посѣщеніемъ открытіе съѣзда и тѣмъ 
выразившихъ свое сочувствіе задачамъ его. Вмѣстѣ съ 
тѣмъ, привѣтствую и васъ, отцы и братіе, какъ бор­
цовъ за святое дѣло трезвости. Объединенные и во­
одушевленные этою идеею, вы собрались сюда со всѣхъ 
концовъ обширнаго нашего отечества, чтобы потру­
диться вмѣстѣ, повѣдать свои скорби и радости, по­
дѣлиться своимъ опытомъ и воодушевиться на даль­
нѣйшую работу въ этомъ святомъ, великомъ дѣлѣ для 
блага Церкви и родины.

Борьба съ пьянствомъ, разрушающимъ экономиче- 
ческое благосостояніе населенія, губящимъ его здо­
ровье и нравственно растлѣвающимъ отдѣльныхъ его 
членовъ, составляетъ настоятельную и неотложную за­
дачу для государства и для общественныхъ силъ. На­
родное пьянство въ Россіи представляетъ истинное 
общественное бѣдствіе, которое составляетъ все болѣе 
и болѣе наростающую опасность вырожденія народа 
въ физическомъ и духовномъ отношеніяхъ, могущую 
оказать роковое и гибельное вліяніе на исторію родины 
и на стойкость русскаго племени въ охранѣ своей



—  53 —

самостоятельности при столкновеніи съ болѣе здоро­
выми и трезвыми племенами.

Для борьбы съ пьянствомъ, этимъ историческимъ и 
современнымъ бѣдствіемъ, должны быть мобилизованы 
всѣ силы, должны быть принимаемы различныя мѣры,—  
это мѣры —  общегосударственныя, общественныя, за­
тѣмъ нравственныя и индивидуальныя, такъ называе­
мая, идейная борьба. Конечно, нужно положить въ 
основаніе борьбы развитіе именно этой идейной борьбы, 
нужно совершить переворотъ въ умахъ людей, нужно 
радикально измѣнить установившіяся понятія о спирт­
ныхъ напиткахъ. И когда люди убѣдятся, что спирт­
ные напитки—это ядъ для души и тѣла, что напиться 
дома, въ гостяхъ, у сосѣдей, въ праздникъ— является 
большимъ позоромъ, тогда, конечно, облегчатся и спо­
собы борьбы мѣрами общими, государственными и 
общественными. Но, съ другой стороны, не менѣе 
справедливо и то, что личная идейная борьба тогда 
только можетъ быть легкой и цѣлесообразной, когда 
ей будутъ содѣйствовать и государство и общество.

Дѣятельность правительства въ борьбѣ съ пьян­
ствомъ выражается въ учрежденіи попечительствъ о 
народной трезвости, возникшихъ одновременно съ вве­
деніемъ въ 90-хъ годахъ монопольной системы про­
дажи питій. О дѣятельности ихъ существуютъ разные 
взгляды, доходящіе до противоположности. Въ виду 
спорности этого вопроса и невозможности обслѣдовать 
его въ настоящей привѣтственной рѣчи,— что можетъ 
быть предметомъ особаго доклада,— мы считаемъ болѣе 
осторожнымъ обойти его.

Что касается общественныхъ мѣръ, то надо сказать, 
что до сихъ поръ дѣйствительно были опыты обще­
ственныхъ организацій въ дѣлѣ борьбы съ пьянствомъ. 
Но, къ сожалѣнію, эти организаціи сдѣлали въ дан-



номъ отношеніи очень и очень мало. Интеллигенціи, 
а въ частности ученому классу изъ нея, нельзя отка­
зать въ чести научной разработки алкогольнаго во­
проса. Но въ сферѣ практической дѣятельности, въ 
сферѣ перенесенія трезвенныхъ началъ на ниву на­
родной жизни, въ крестьянское сознаніе,—интеллиген­
ція знаетъ за собой совсѣмъ немного трудовъ, или ихъ 
совсѣмъ не знаетъ.

Среди общественныхъ организацій борьбы съ пьян­
ствомъ обращаютъ на себя вниманіе церковныя об­
щества трезвости, которыя борются съ этимъ поро­
комъ подъ покровомъ Церкви. Борьба Церкви съ этимъ 
зломъ вытекаетъ изъ священной задачи ея—спасать 
чадъ своихъ, ибо, по слову Божію, пьяницы царствія 
Божія не наслѣдятъ (1 Кор. VI, 10). Сила этихъ 
обществъ заключается въ томъ, что они для слабой 
воли пьяницы даютъ болѣе твердую опору въ борьбѣ, 
возводя эту борьбу на путь религіознаго подвига. Бо­
рясь съ этимъ зломъ, какъ зломъ нравственнымъ, раз­
сматривая его, какъ грѣхъ, эти общества побуждаютъ 
пьяницъ передъ Богомъ и передъ совѣстью дать обѣтъ 
или зарокъ воздержаться на нѣкоторое время или, 
быть можетъ, навсегда отъ этого порока.

Въ соотвѣтствующей обстановкѣ, которую даетъ Цер­
ковь, и подъ ея благодѣтельнымъ воздѣйствіемъ, даю­
щій обѣщаніе воздержанія отъ пьянства укрѣпляется 
мало-по-малу и, наконецъ, совершенно отстаетъ отъ 
этого порока. Поступокъ ведетъ къ привычкѣ, при­
вычка создаетъ характеръ, а характеръ создаетъ чело­
вѣка въ полномъ христіанскомъ смыслѣ этого слова.

Главнымъ работникомъ въ устроеніи обществъ трез­
вости было и есть православное приходское духовен­
ство. Общества эти возникли по почину духовенства 
въ концѣ 50-хъ годовъ прошлаго столѣтія. Подъ косые



— Г)5 —

взгляды начальства, подъ градъ насмѣшекъ со сто­
роны интеллигенціи и печати, оно подняло на себя 
тяжелый крестъ организаціи этихъ церковныхъ об­
ществъ трезвости, гдѣ могучими средствами борьбы 
сдѣлались молитва и священный обѣтъ. Въ теченіе 
этихъ пятидесяти лѣтъ борьба ведется неустанно, и 
результаты блестяще доказали, что борьба съ пьян­
ствомъ, и притомъ успѣшная борьба, возможна. Тамъ, 
гдѣ ведется дѣло съ усердіемъ и умѣньемъ, общества 
самымъ дѣломъ показываютъ не только свою цѣнную 
плодотворность, но и полную пригодность въ томъ 
отношеніи, что народъ самъ ищетъ и съ радостію на­
ходитъ въ нихъ убѣжище отъ удручающей его пьяной 
жизни. Да и кто съ такою пользою можетъ руково­
дить обществомъ несчастныхъ алкоголиковъ, желаю­
щихъ оздоровленія, какъ не священникъ? Вѣдь обѣтъ 
трезвости—явленіе чисто нравственной жизни. А кому 
лучше знать эту жизнь, какъ не священнику, и кто, 
какъ не священникъ, имѣющій возможность въ испо­
вѣди заглядывать и въ самые затаенные уголки чело­
вѣческой совѣсти,—кто, какъ не онъ, можетъ всего 
лучше уврачевать эту болѣзнь? Достойны особенно 
при этомъ вниманія слова одного ученаго врача (Бенья­
мина Рюссо), который говоритъ: „я принужденъ вѣ­
рить, что на пьянство можно дѣйствовать только ре­
лигіей. Человѣческія средства, какъ я убѣдился изъ 
многолѣтняго опыта, ни къ чему не приводятъ". Вотъ 
почему для успѣшнаго врачеванія недуга пьянства не­
обходимо, чтобы недужный поставленъ былъ подъ по­
кровъ религіи, чтобы введеніе его въ общество трез­
вости было непремѣннымъ церковнымъ священнодѣй­
ствіемъ, чтобы оно начиналось, и продолжалось, и 
оканчивалось церковною молитвою. Чѣмъ болѣе па­
стырю присуща молитвенность, тѣмъ болѣе такое пу-



—  56 —

блинное моленіе его привлекаетъ къ нему сердца не 
только трезвой части прихожанъ, но и самихъ стра­
дающихъ злою болѣзнію.

Успѣхъ обществъ трезвости въ борьбѣ съ пьян­
ствомъ, кажется, воочію доказываетъ жизненность са­
мой идеи ихъ существованія. Казалось бы, что эти 
общества встрѣтятъ сочувствіе со стороны правитель­
ства и общества. Казалось бы, при такихъ очевидныхъ 
результатахъ не можетъ быть никакихъ поводовъ и 
основаній сомнѣваться въ цѣлесообразности и плодо­
творности борьбы съ пьянствомъ—этимъ обществен­
нымъ порокомъ — путемъ непосредственнаго нрав­
ственно-религіознаго, любовно участливаго воздѣйствія 
на порочную слабую волю погибающаго, путемъ про­
бужденія въ нихъ личнаго самосознанія, отвращенія 
къ гибельному пороку, наконецъ,—путемъ сплоченной 
общей борьбы самихъ слабыхъ порочныхъ лодей со 
своимъ недугомъ. Но... они и теперь предоставлены 
своимъ собственнымъ силамъ, и, мало того, многимъ 
дѣятелямъ изъ духовенства приходится въ сзоихъ по­
пыткахъ организовать борьбу съ пьянствомъ встрѣ­
чаться съ такими препятствіями, которыя парализуютъ 
ихъ дѣятельность.

Въ чемъ же причина такого невниманія къ церков­
нымъ обществамъ трезвости? Первая причина, конечно, 
въ томъ, что дѣятельность ихъ мало кому вѣдома, 
такъ какъ она незримо совершается въ народныхъ 
нѣдрахъ. Но главная причина — принципіальная. Она 
заключается въ увлеченіи извѣстной части общества 
односторонней идеологіей экономическаго матеріализма, 
которая подчиняетъ всю жизнь человѣческую безуслов­
ному господству особыхъ соціально - экономическихъ 
законовъ, ставитъ ее въ исключительную зависимость 
отъ однихъ внѣшнихъ чувственно-матеріальныхъ усло-



вій и факторовъ существованія. Такіе-то идеологи скеп­
тически и обрушиваются всею тяжестью своихъ со­
ціально-экономическихъ теорій на живое плодотворное 
дѣло борьбы съ общественной порочностью вообще и 
съ пьянствомъ въ частности, находя эту борьбу не­
правильно поставленною, а потому—безцѣльною и даже 
прямо вредною. „Вы, — говорятъ они практическимъ 
борцамъ съ общественною порочностію, вдохновляемымъ 
любовію къ погибающимъ и стремящимся сейчасъ же 
неотложно сподручными нравственными средствами и 
воздѣйствіями придти къ нимъ на помощь,—вы на­
прасно и безцѣльно тратите силы. Для борьбы со 
зломъ, для искоренія общественной порочности надо 
узнать ея причины и устранить ихъ, а безъ того всѣ 
ваши усилія—безцѣльные палліативы. А причины всѣхъ 
золъ общественныхъ ясно и неопровержимо указываетъ 
наука въ несовершествахъ современнаго соціально-эко­
номическаго строя: въ ту же сторону прежде всего и 
направляйте свои благія усилія, если хотите видѣть 
торжество добродѣтели и уничтоженіе порока. Безъ 
этого всѣ ваши усилія—ничто, ваша дѣятельность не 
достигнетъ прочныхъ результатовъ!"

Подобныя рѣчи слышались и на первомъ русскомъ 
съѣздѣ по борьбѣ съ пьянствомъ, когда представители 
этой идеологіи востали противъ усиленія религіознаго 
начала въ школѣ. Имъ хотѣлось бы постаментомъ для 
антиалкогольной борьбы положить факторы исключи­
тельно соціальнаго и экономическаго порядка.

Что сказать на такія рѣчи? Несомнѣнно, въ нихъ 
есть доля истины, но истины односторонней: неоспо­
римо, конечно, громадное вліяніе соціальныхъ и эко­
номическихъ причинъ на развитіе и укорененіе вообще 
порочности въ обществѣ, въ частности—пьянства; но 
отрицать только въ виду этого всякую возможноеі*ь



—  58 —

ослабленія и устраненія порочности путемъ непосред­
ственной борьбы съ ней нравственными средствами— 
воздѣйствіемъ на умъ и волю отдѣльныхъ членовъ 
общества—будетъ очевидной односторонностью, идущей 
въ разрѣзъ со всей исторіей человѣчества. Эта исторія 
и общимъ ходомъ и множествомъ отдѣльныхъ фактовъ 
ясно доказываетъ, что человѣчество никогда не было 
въ полномъ рабствѣ матеріальныхъ и экономическихъ 
условій своего существованія; напротивъ, его духовная 
природа, его воля и умъ, всегда подчиняла ихъ себѣ 
и видоизмѣняла или ради осуществленія и торжества 
нравственныхъ идеаловъ, или подъ ихъ непосредствен­
нымъ вліяніемъ. Человѣкъ по природѣ—не рабъ ма­
теріальной стороны существованія, и временно дѣлаетъ 
его такимъ предварительное забвеніе нравственныхъ 
запросовъ, пренебреженіе къ своему личному достоин­
ству. И когда наступало лишь пробужденіе человѣче­
скаго духа, оно завершалось побѣдой надъ земными, 
матеріальными экономическими условіями жизни и всегда 
вело къ ихъ улучшенію, совершенствованію. Такъ всегда 
бывало и бываетъ, а по идеологіи матеріалистической 
должно бы быть обратное: матеріально-экономическое 
и соціальное улучшеніе жизни должно бы вести къ 
подъему духовно - нравственной жизни и уменьшенію 
порочности, но пока что, подтвержденія такой идеоло­
гіи жизнь не дала.

А между тѣмъ, такая идеологія оказываетъ отрица­
тельное вліяніе на всѣ стороны жизни. Въ самомъ 
дѣлѣ, отвергая, якобы на основаніи науки, цѣлесо­
образность и полезность непосредственной борьбы съ 
общественной порочностью, безъ предварительнаго 
устраненія экономическихъ, матеріальныхъ и соціаль­
ныхъ причинъ послѣдней, она неизбѣжно парализуетъ 
энергію непосредственныхъ самоотверженныхъ борцовъ



—  59 —

противъ общественныхъ недуговъ, лишая ихъ увѣрен­
ности въ достиженіи положительныхъ результатовъ 
одною нравственно-просвѣтительною дѣятельностью. А 
ожидать, сложа руки, въ бездѣйствіи, когда будутъ 
устранены, во исполненіе чаяній нашихъ идеологовъ, 
всѣ отрицательные матеріальные, экономическіе и со­
ціальные факторы и условія изъ жизни человѣчества, 
и надѣяться, что тогда исчезнутъ пороки и возсіяетъ 
новая нравственность,—не значитъ ли все это уда­
лять достижимое сейчасъ въ извѣстной степени благо­
получіе и нравственное оздоровленіе общества въ ту­
манное, утопическое, трудно осуществимое отдаленное 
будущее?

Пьянство есть не только болѣзнь, но и порокъ, 
моральное разложеніе народа, которое является ре­
зультатомъ многихъ причинъ, но по преимуществу— 
упадка вѣры. Мораль народа покоится прежде всего 
на религіозной основѣ. Стала расшатываться народная 
вѣра, а вмѣстѣ съ нею зашаталась нравственность. 
Народъ безусловно перестанетъ пить, когда нравствен­
ность его окрѣпнетъ. А нравственность окрѣпнетъ 
тогда, когда, сильна будетъ вѣра. Безъ содѣйствія ре­
лигіи борьба съ пьянствомъ невозможна. Зто сознаютъ 
пастыри нашей Церкви, и вотъ почему они первые и 
по времени, и по числу ринулись въ борьбу со смер­
тельнымъ врагомъ русскаго народа пьянствомъ, какъ 
порокомъ, разъѣдающимъ не только духовно-нравствен­
ную сокровищницу личности, но и моральныя богат­
ства человѣческихъ обществъ, но и устои Христовой 
Церкви. Борьба эта неминуемо должна отливаться въ 
формы проповѣди, горячей и убѣдительной, при без­
упречности собственной жизни. Ошсі м т і 1е̂ е8 зіпе 
тогіЬив—сцис! 8іті тогев віпе Ме, т.-е. что значатъ 
законы безъ нравственности, что значитъ нравствен-



и ( )

ность безъ вѣры, безъ отрезвляющаго слова, опираю­
щагося на возвышенныя начала отвѣтственности передъ 
Богомъ за себя, за другихъ, и въ особенности за „ма­
лыхъ сихъ“, соблазняемыхъ и развращаемыхъ примѣ­
ромъ взрослыхъ? Чтобы личность преклонилась передъ 
закономъ и исполнила его, и исполненіе это считала 
цѣлью своей жизни, надо, чтобы законъ исходилъ отъ 
Высшей Силы, отъ сферы сверхчеловѣческаго разумѣ­
нія. Тогда только онъ императивенъ. Эта религіоз­
ность, богоносность и составляетъ ту святыню, кото­
рою народъ дорожитъ и никому не отдаетъ. Она съ 
самой колыбели Руси воспитывала и воспитала десятки 
и сотни поколѣній. Это—та основа, на которой зи­
ждется вся жизнь нашей родной страны. И отсюда 
становится понятнымъ усиліе пастырской трезвенной 
работы и что церковныя общества трезвости, основан­
ныя на такихъ началахъ, не заглохли, не упали подъ 
градомъ насмѣшекъ и пренебрежительнаго отношенія 
къ себѣ, а расцвѣли, окрѣпли, сдѣлались для села своего 
рода культурными очагами, создали большое антиалко­
гольное движеніе, о которомъ мало говорятъ, но ко­
торое незримо совершается въ народныхъ нѣдрахъ. 
Если десять лѣтъ тому назадъ число обществъ трез­
вости надо было считать десятками, а число трезвен­
никовъ измѣрять одной или двумя тысячами, то въ 
настоящую минуту картина развертывается болѣе ра­
достная и утѣшительная. Всѣхъ обществъ трезвости 
сейчасъ около 2000. Трезвенниковъ въ нихъ около 
500.000. Тамъ, гдѣ во главѣ дѣла стоятъ энергичные, 
горящіе святымъ воодушевленіемъ пастыри, тамъ об­
щества трезвости имѣютъ колоссальный, изумительный 
успѣхъ. А это показываетъ, что жизненна и самая 
идея ихъ возникновенія.

Настоящій съѣздъ несомнѣнно имѣетъ весьма важ-



—  61 —

ное значеніе въ дѣлѣ борьбы съ пьянствомъ. Это 
своего рода провѣрка силъ, экзаменъ борцамъ съ пьян­
ствомъ подъ покровомъ Церкви. Безъ сомнѣнія, съѣздъ 
проложитъ новые пути въ дѣлѣ приходской трезвен- 
ной работы. А главное онъ будетъ способствовать 
объединенію всѣхъ борцовъ за трезвость. Если раньше 
велась борьба со страшнымъ народнымъ бѣдствіемъ 
въ одиночку и разбитыми силами, то, надо надѣяться, 
теперь ряды сомкнутся, начнется борьба устойчивая, 
планомѣрная. Если раньше каждый дѣйствовалъ за 
собственный страхъ, безплодно терялъ свои силы на 
отысканіе тѣхъ путей, тѣхъ удобныхъ пріемовъ борьбы, 
которые уже открыты и извѣданы другими, то теперь, 
можетъ быть, старанія духовенства будутъ болѣе про­
дуктивными, его силы будутъ направляться не на одо­
лѣніе препятствій, а на творческую, планомѣрную, со­
зидающую работу.

Трезвенная приходская работа имѣетъ великую бу­
дущность, ибо съ религіознымъ началомъ сжился весь 
историческій укладъ Россіи. Мы вѣримъ, что общества 
трезвости, построенныя на этомъ началѣ, приведутъ 
Святую Русь къ яркой и свѣтлой зарѣ воскресающей 
трезвости. Да благословитъ Господь благія начинанія 
нашего съѣзда!

Арсеній, Архіепископъ Новгородскій.



рѣчь, при закрытіи бъ ]Ѵ(оскбѣ Всероссійскаго съѣзда 
практическихъ дѣятелей по борьбѣ съ пьянствомъ.

Нодрствуйпиг, стойте въ впут, мужайтс- 
сн, утвсрждаіипеся (1 Коринѳ. 16, 13).

Съ такими словами ободренія и вмѣстѣ предостере­
женія обращался нѣкогда святой апостолъ Павелъ къ 
христіанамъ Коринѳской церкви, когда узналъ о той 
внутренней брани, какая поднялась здѣсь вслѣдствіе 
разногласія и споровъ о достоинствахъ различныхъ 
учителей. Самому существованію столь знаменитой и, 
по словамъ того же апостола, украшенной всѣми добро­
дѣтелями церкви грозила величайшая опасность. Только 
крѣпкое стояніе въ вѣрѣ, только мужественное и едино­
душное отраженіе враговъ мира могли спасти ее отъ 
неизбѣжнаго разстройства и о семъ то проситъ и убѣж­
даетъ апостолъ тѣхъ, которыхъ онъ прежде другихъ 
наставилъ въ истинѣ и для которыхъ онъ былъ пѣ­
стуномъ во Христѣ. „Бодрствуйте, писалъ изъ Ефеса 
въ Коринѳъ св. Павелъ, стойте въ вѣрѣ, мужайтеся, 
утверждайтеся “.

Но эти же слова апостольскаго призыва должны 
быть огненными, неизгладимыми буквами напечатлѣны 
и въ сердцахъ христіанъ всѣхъ временъ, ибо не было 
и не будетъ такого времени, когда-бы истина Христова 
не подвергалась опасности, когда бы враги не нападали 
на Церковь святую. Въ нихъ каждый христіанинъ, ко­
торый по самому званію своему является воиномъ Хри-



-  03 —

стовымъ, можетъ всегда черпать для себя силу и во­
одушевленіе, столь необходимыя для дѣятельности. Эти 
же слова апостольскаго призыва пусть явятся напут­
ствіемъ и для насъ, назвавшихся практическими бор­
цами за великое дѣло отрезвленія народа. По милости 
Божіей мы закончили ту работу, для которой собрались 
со всѣхъ концовъ Россіи и готовимся вознести Гос­
поду чувства хвалы и благодаренія. Въ этотъ торже­
ственный и заключительный моментъ нашихъ напря­
женныхъ занятій естественно намъ остановиться на 
пройденномъ пути и спросить: что мы видѣли, слы­
шали и что совершили? Предъ нашимъ сознаніемъ 
прошли картины потрясающаго бѣдствія отечества, мы 
слышали стоны и вопли погибающихъ и уже погиб­
шихъ, все потерявшихъ въ жизни, потопившихъ въ 
винѣ разумъ, чувство и волю, обратившихся въ жал­
кое отребье человѣка, но и въ такомъ ужасномъ 
состояніи все же остающихся близкими намъ, нашими 
братьями во Христѣ, ибо и въ ихъ душахъ начертанъ 
образъ Божій, ибо и для нихъ приходилъ на землю 
Христосъ и пролилъ Свою безцѣнную кровь, ибо и для 
нихъ Онъ готовилъ обители Отца Небеснаго и они 
предназначены для вѣчности, для неба. Хитрый, ковар­
ный врагъ обманулъ ихъ, увлекъ ихъ, опуталъ своими 
сѣтями и погубилъ ихъ. Онъ имъ, страждущимъ и изне­
могающимъ, обѣщалъ забвеніе и успокоеніе отъ удру­
чающихъ золъ жизни и вотъ они жадно потянулись 
къ упоительной чашѣ, которая скоро стала для нихъ 
смертоносной и губительной. И сбылось надъ ними 
слово Премудраго: оно, т. е. вино, укуситъ тебя какъ 
змѣя и ужалитъ какъ аспидъ. Отъ его смертоноснаго 
укуса падали и погибали не отдѣльные только люди, 
но цѣлые царства и народы. Отъ многихъ величайшихъ 
государствъ не осталось и слѣда, они буквально стерты



—  <>4 —

съ лица земли и часто потому, что или правители ихъ, 
или даже весь народъ подвержены были губительному 
пороку. И, несмотря на такіе грозные, предостерегающіе 
уроки, зло не уменьшается, зло растетъ. Эта страшная 
зараза коснулась и уже глубоко проникла и въ нашу 
народную душу и отъ ея тлетворнаго вліянія дрогнула 
сила Россіи, пошатнулась ея мошь. Вы слышали дока­
занныя, обоснованныя рѣчи о надвигающейся опасности 
и чье сердце не дрогнуло въ предвидѣніи грядущихъ 
бѣдствій?.. Пора намъ проснуться отъ усыпляющихъ 
иллюзій и прямо, трезво взглянуть на вещи. Посему, 
братіе, бодрствуйте! Среди разливающагося моря пьян­
ства вы объявились какъ бы предохранительными и 
спасительными маяками. Не гасите же зажженнаго 
огонька, пусть сильнѣе разгорается онъ и прорѣзыва­
етъ тьму, сгустившуюся надъ нашей свято-русской зем­
лей. Вѣрьте, къ нему потянутся тысячи рукъ съ моль­
бой, на него съ упованіемъ будутъ взирать всѣ изстра­
давшіеся въ непосильной борьбѣ съ великимъ соблаз­
номъ. Но и тогда, когда ваше трезвенное дѣло по 
своимъ размѣрамъ будетъ казаться малымъ и даже не­
значительнымъ, не смущайтесь и не падайте духомъ: 
оно всегда будетъ сильно внутренней, присущей ему 
правдой. Оно будетъ тѣмъ несокрушимымъ камнемъ, 
оплотомъ вашего дѣла, какого не смогутъ сдвинуть ни­
какія враждебныя силы. Пусть кругомъ волнуются сви­
рѣпыя волны страстей, пусть неистовствуетъ при видѣ 
успѣха вашего дѣла яростная злоба противниковъ: имъ 
не раззорить зданія, построеннаго не на пескѣ, а на 
твердомъ камнѣ вѣры. Вѣдь вѣра — это та могучая 
сила, которая двигаетъ горами. Вложите ее въ ваше 
дѣло и оно станетъ мощнымъ и несокрушимымъ. На 
эту великую, зиждительную силу и указываетъ апо­
столъ, когда убѣждаетъ словами: стойте въ вѣрѣ, на



65 —

ней утверждайтеся, ни мало не колеблясь умомъ и 
не раздвояясь сердцемъ, ибо мужъ двоедушенъ, по сло­
вамъ другого апостола: не устроенъ во всѣхъ путехъ 
своихъ (Іак. 1, 8). Никогда, ни при какихъ обстоятель­
ствахъ не вступайте въ сдѣлку, не заключайте пере­
мирія съ тѣмъ, что вы сами объявили зломъ и про­
клятіемъ жизни народной, не смотря на всѣ соблазны 
и искушенія, какіе будутъ устроятъ вамъ. А сколько 
этихъ соблазновъ, самыхъ заманчивыхъ будетъ расто­
чать врагъ, сколько обѣщаній и выгодъ сулить, желая 
и стараясь прельстить и усыпить друзей трезвости! А 
тамъ, гдѣ онъ не достигнетъ цѣли лестью, онъ опол­
чится противъ несговорчивыхъ и неуступчивыхъ жа­
ломъ клеветы, издѣвательства и въ особенности на­
смѣшки. Насмѣшка—это самое тонкое орудіе, которое 
ранитъ и тогда, когда оказываются безсильными всѣ 
другіе способы нападенія. Сколько такихъ примѣровъ 
знаетъ каждый, когда человѣкъ легко преодолѣваетъ 
множество направленныхъ противъ него козней, но 
одного не могъ снести — насмѣшки, мѣтко пущенной 
и наносящей рану въ самое сердце. Но нигдѣ, ни въ 
какомъ другомъ дѣлѣ, такъ не пользуются этимъ ужас­
нымъ орудіемъ, какъ именно въ борьбѣ съ трезвенни­
ками. Противъ нихъ всюду и всегда направляется са­
мое тонкое, ядовитое жало отточенной насмѣшки, из­
дѣвательства, инсинуаціи. Да, путь истиннаго трезвен­
ника поистинѣ крестоносный и сколько потребно му­
жества, стойкости, чтобы на немъ устоять, не отсту­
пить, не пасть! О, мужайтесь и вы, друзья и борцы 
трезвости, на вашемъ далеко не легкомъ поприщѣ! Въ 
сознаніи того, что вы совершаете величайшій подвигъ 
любви, мужественно шествуйте по своему крестонос­
ному пути, взирая на Божественнаго Страдальца Хри­
ста, подъ градомъ насмѣшекъ совершавшаго подвигъ 
искупленія, и въ примѣрѣ Его почерпайте для себя

ГОЛОСЪ ЦКРІСІШ . 5



—  66 —

силы. Тѣмъ же убо и мы... терпѣніемъ да течемъ на 
предлежащій намъ подвигъ, взирающе на начальника 
вѣры и совершителя Іисуса, иже вмѣсто предлежа­
щія Ему радости, претерпѣ крестъ, о срамотѣ нера­
дивъ (Евр. 12, 1—2). Вѣдь какъ бы ни тяжелы были 
наши испытанія, но все же среди нихъ мы не будемъ 
одиноки, какъ былъ Онъ, Божественный Страдалецъ, 
всѣми оставленный и даже Отцомъ Своимъ Небеснымъ, 
что и вызвало изъ устъ Его нечеловѣческій вопль: 
Боже Мой, Боже Мой, вскую Мя еси оставилъ (Мате. 
27, 46). Въ ближайшей родной трезвенной семьѣ каж­
дый изъ насъ найдетъ привѣтъ, ободреніе и утѣшеніе. 
Если однородное дѣло всего лучше и скорѣе сближаетъ 
людей, то какъ тѣсно должны быть спаены между со­
бой тѣ, которые отдали всѣ свои силы одному святому 
призванію: спасать изъ бездны порока своихъ погибаю­
щихъ братьевъ. Теперь, послѣ такого явленнаго тор­
жества трезвеннаго дѣла, ряды борцовъ несомнѣнно умно­
жатся и всюду они будутъ чувствовать и сознавать себя 
родными братьями, внутренно будутъ единиться между 
собой, наращивая великую всенародную трезвенную силу, 
которая, вѣримъ, явится, наконецъ, тою крѣпостію, за 
которой найдутъ надежное убѣжище всѣ страждущіе и 
изнемогающіе въ непосильной для одинокихъ борьбѣ съ 
великимъ соблазномъ народнымъ, и этой силѣ внѣ вся­
каго сомнѣнія принадлежитъ свѣтлое будущее Россіи.

Въ живомъ и дѣятельномъ приготовленіи сего тор­
жества бодрствуйте, братья трезвенники, на вашемъ 
трудномъ пути, стойте непоколебимо на тѣхъ нача­
лахъ, на которыхъ утверждены, мужественно отражайте 
козни противниковъ и взаимно укрѣпляйтесь, соединя­
ясь въ единый союзъ любви Христовой. Вся вамъ лю­
бовію да бываютъ (1 Кор. 16, 14). Аминь.

Митрофанъ, Епископъ Гомельскій.



Страничка изъ современнаго патерика.
(Изъ дневника епископа).

Хотите ли, добрые читатели мои, отдохнуть душой, 
перенестись въ иной міръ, грѣшному міру невѣдомый?.. 
Или думаете, что это уже стало на Руси невозможно, 
что этотъ міръ уже отлетѣлъ въ область преданій и 
легендъ, въ которыхъ нынѣ больше видятъ поэзіи, 
чѣмъ дѣйствительной жизни, больше назидательныхъ 
примысловъ, чѣмъ дѣйствительныхъ фактовъ?.. Было бы 
великимъ несчастіемъ для насъ, для нашего народа, 
если бы было это такъ. Это значило бы, что исторія 
нашего отечества кончилась, что приговоръ Божествен­
ный надъ нами уже произнесенъ, что мы исключены 
изъ той книги жизни, въ которой пишется перстомъ 
Божіимъ исторія домостроительства спасенія рода чело­
вѣческаго и записаны въ ту книгу смерти, въ которой 
едва замѣтными штрихами видны имена когда-то ве­
ликихъ народовъ Азіи, Африки и Европы; имена егип­
тянъ, ассиріянъ, финикіянъ, вавилонянъ, имена древ­
нихъ эллиновъ и римлянъ, всѣ тѣ имена, носители 
которыхъ давно исчезли съ лица земли, или же ихъ 
потомки едва влачатъ свое жалкое въ сравненіи съ 
великимъ ихъ прошлымъ существованіе...

Слава Богу: это—не такъ! Еще жива наша русская 
православная душа! Еще искрятся кое - гдѣ искорки 
Божіи, есть кое-гдѣ невѣдомые смиренные рабы Божіи,



—  68

молитвами которыхъ и міръ стоитъ! Кто читалъ мою 
книжку: „Чѣмъ жива наша русская православная душа", 
тотъ знаетъ, что авторъ видѣлъ воочію такихъ Бо­
жіихъ рабовъ, видѣлъ дивныя явленія Божія Промысла 
и живой вѣры русскихъ людей, живущихъ въ нѣдрахъ 
родной Церкви православной, смиренно текущихъ пу­
темъ Божіимъ и паче всѣхъ добродѣтелей украшаю­
щихъ себя красотою ангельскаго смиренія. То правда, 
что нынѣ не то, что было во дни оны, древніе, на 
старой Руси; нынѣ не составишь большого патерика 
изъ сказаній о современныхъ подвижникахъ, но и то 
должно сказать: вѣдь о нашихъ-то временахъ и есть 
пророчество у святыхъ отцовъ, что послѣдніе монахи 
будутъ спасаться больше всего смиреніемъ и тѣ изъ 
нихъ, которые спасутся, превзойдутъ великихъ чудо­
творцевъ древнихъ временъ... Оттого-то и не видны 
они, эти современные намъ рабы Божіи, что вся жизнь 
ихъ сокровенна со Христомъ въ Богѣ, что, почитая 
себя отребіемъ міра, послѣдними грѣшниками, они 
тщательно прячутся отъ взоровъ людскихъ, и только 
развѣ святая дружба, взаимность молитвы да любовь 
къ собратіямъ иногда въ концѣ ихъ жизни пріоткры­
ваютъ завѣсу смиренія, покрывающую ихъ внутренняго 
человѣка.

И удивительное дѣло: какъ вотъ въ житіяхъ свя­
тыхъ повѣствуется, что такихъ рабовъ Божіихъ счи­
тали какъ бы отбросами общества, не обращали на 
нихъ никакого вниманія, иногда относились къ нимъ 
даже презрительно, поносили и обижали ихъ непо­
винно, такъ и на сихъ рабовъ Божіихъ, смиренно Богу 
работающихъ въ наши дни, никто не обращаетъ вни­
манія, считаютъ ихъ какъ бы едва терпимыми: „ну— 
что! даромъ хлѣбъ ѣстъ! напрасно келью занимаетъ!" 
А что онъ первый является въ храмъ Божій къ утрени,



становится въ отдаленномъ уголкѣ, выстаиваетъ, ни­
кѣмъ незамѣчаемый, всѣ-службы Божіи, внимая цер­
ковному чтенію и пѣнію—этого никто не замѣчаетъ, 
вѣдь на то и монахъ, чтобы въ церковь ходить да 
Богу молиться! Еще бы онъ этого не дѣлалъ!..

Почти тридцать лѣтъ прожилъ я въ обители препо­
добнаго Сергія и видѣлъ такихъ, и зналъ ихъ, и лю­
бовался именно ихъ смиреніемъ. О нихъ даже и ска- 
зать-то много нечего: ихъ внѣшняя жизнь слишкомъ 
однообразна: всѣ дни какъ одинъ, молитва, трудъ по­
слушанія—вотъ и все... Изрѣдка замѣтишь, какъ иной 
съ такою любовью отнесется къ скорбящему собрату, 
съ такою нѣжностью скажетъ слово вразумленія юношѣ 
послушнику, а затѣмъ будто и опять уйдетъ въ самого 
себя, и снова трудъ и молитва, молитва и трудъ... А 
для иного и въ церковь-то пойти, при его глубокой 
старости и недугахъ ея, уже великій трудъ. Помню 
старичка дѣдушку Гордія: ползетъ, бывало, въ храмъ 
Божій во всякую непогоду въ два часа утра и весь 
день проводитъ въ храмѣ Божіемъ. Отстоитъ утреню— 
стоитъ раннюю литургію у преподобнаго Никона; за­
тѣмъ же тамъ и пригрѣется на чугунныхъ плитахъ 
пола, согрѣваемыхъ духовою печью—и отдохнетъ, а 
затѣмъ стоитъ—молится за поздней литургіей, бредетъ 
въ трапезу, но тамъ не обѣдаетъ, а беретъ съ собою 
хлѣбца да кувшинчикъ квасу и идетъ подъ монастыр­
скую ограду, къ своей коечкѣ (тамъ была для такихъ 
старичковъ богадѣльня). Отдохнетъ, а къ вечернѣ уже 
опять въ церкви, отъ вечерни пройдетъ къ Зосимѣ и 
Савватію—кб всенощной, а тамъ спѣшитъ къ велико­
мученицѣ Варварѣ на правило... и снова къ своей 
коечкѣ на покой... Такъ текла его труженическая жизнь 
въ послѣднія лѣтъ десять-пятнадцать въ нашей оби­
тели. Ста шести лѣтъ отошелъ онъ ко Господу, только



— 70 —

за три-четыре дня прекративъ хожденіе къ службамъ 
Божіимъ. Помнилъ онъ и 1812 г., но не любилъ онъ 
пускаться въ воспоминанія; все молитвою Іисусовой 
занимался. И она такъ дѣйствовала въ его чистомъ 
дѣтскомъ сердцѣ, что даже во снѣ онъ двигалъ устами, 
повторяя ее. Объ его умиленномъ состояніи свидѣтель­
ствовали его очи, всегда орошенныя слезами.

Вотъ еще старецъ-простецъ, отецъ Маркеллъ странно- 
питатель.

Вся его жизнь была воплощеніемъ заповѣди о трудѣ 
и смиреніи, о любви и молитвѣ въ простотѣ сердца. 
Грамоты онъ не зналъ, а между тѣмъ былъ однимъ 
изъ тѣхъ рабовъ Божіихъ, которые часто составляютъ 
истинную закваску евангельской притчи въ той средѣ, 
въ какой живутъ: незамѣтно, но неотразимо они своимъ 
личнымъ примѣромъ воздѣйствуютъ на окружающихъ 
и, сами того не подозрѣвая, дѣлаютъ великое дѣло: 
они воспитываютъ этихъ, постоянно съ ними сопри­
касающихся людей для царствія Божія. Много лѣтъ 
трудился онъ въ обители преподобнаго Сергія и все 
на одномъ послушаніи — въ страннопріимной палатѣ. 
Каждый день можно было видѣть его въ Троицкомъ 
соборѣ лавры у заутрени, а еще раньше за тихимъ 
молебномъ, который ежедневно совершается о здравіи 
братіи и благотворителей обители у гроба чудотворца 
Сергія; отъ утрени онъ шелъ на послушаніе и цѣлый 
день, съ утра до ночи, проводилъ въ трудѣ, всѣми 
силами стараясь успокоить странниковъ, которыхъ онъ 
такъ ласково-привѣтливо величалъ всегда „рабами Бо­
жіими", „дорогими гостями преподобнаго Сергія". На­
чальство монастырское было спокойно за это столь 
важное послушаніе: о. Маркеллъ всякаго сумѣетъ при­
ласкать, всякаго накормить и успокоить... Итакъ изо­
дня въ день, въ продолженіи лѣтъ тридцати, въ мо-



—  71 —

литвѣ и трудахъ, въ трудахъ и молитвѣ прошла вся 
жизнь о. Маркелла. Беззавѣтный послушникъ, безот­
вѣтный труженикъ по мѣрѣ силъ, онъ на своемъ не­
маловажномъ послушаніи дѣлалъ свое дѣло такъ, какъ 
дай Богъ дѣлать всякому, кто къ чему приставленъ. 
На страннюю посылаютъ обычно новоначальныхъ для 
послушанія: для такихъ о. Маркеллъ былъ добрымъ 
старцемъ-руководителемъ, хотя никто его въ этомъ 
смыслѣ старцемъ и не называлъ. Кто проходилъ по­
слушаніе на странней, тотъ съ любовью вспоминаетъ 
его доброе, благодушное обхожденіе, но вспоминаетъ 
и то, что онъ много воли не давалъ своимъ послуш­
никамъ: умѣлъ и смирить, и вразумить. О. Маркелла 
знали многіе и странники шли къ нему какъ къ род­
ному. Въ продолженіи нѣсколькихъ лѣтъ, каждый 
праздникъ я раздавалъ листки на странней и всегда 
любовался этимъ простецомъ —  радушнымъ госте- 
пріимцемъ, истиннымъ ученикомъ преподобнаго Сергія. 
Смотря на него невольно думалось: вотъ бы побольше 
такихъ иноковъ въ нашихъ обителяхъ, какъ бы хо­
рошо жилось въ монастырѣ! Что до того, что о. Мар­
келлъ былъ неграмотный мужичокъ? Онъ послужилъ 
преподобному Сергію побольше многихъ-многихъ изъ 
насъ грамотеевъ. • На такихъ инокахъ воочію мы ви­
димъ ту истину, что не ученье, не такъ называемое 
образованіе воспитываютъ въ человѣкѣ образъ Божій, 
а простота и незлобіе, смиреніе и чистота сердца дѣ­
лаютъ истиннымъ мудрецомъ. И такіе-то мудрецы не 
отъ міра сего сколько свѣта и добра разливаютъ во­
кругъ себя! Такіе иноки живо напоминаютъ намъ тѣхъ 
простецовъ, что собрались когда-то къ преподобному 
Сергію въ его смиренную пустынь и трудились съ 
нимъ въ постѣ и молитвѣ, въ трудахъ и смиреніи... 
Отрадно бываетъ и помолиться за такого покойника;



—  12 —

сердце вѣруетъ, что преподобный Сергій упокоитъ въ 
небесной своец обители того, кто въ простотѣ сердца 
смиренно потрудился въ его земной обители, потру­
дился особенно въ исполненіи его святого завѣта, на­
чертаннаго въ хартіи на древнихъ его иконахъ: стран- 
нолюбія не забывайте! И какъ отрадно было бы, если бы 
о такихъ рабахъ Божіихъ по смерти ихъ не молчали; 
авось ихъ примѣръ заставитъ задуматься иного и уче­
наго грамотея надъ истиннымъ смысломъ жизни хри­
стіанской, надъ тѣмъ; для чего мы живемъ на этомъ 
свѣтѣ и что нужно намъ припасти на тотъ свѣтъ?... 
Кто знаетъ? Можетъ быть иному читателю и придетъ 
благая мысль: вѣдь вотъ такіе-то простецы и войдутъ 
впереди меня въ царство небесное... Имъ дано немного, 
но они сумѣли малое пріумножить при помощи благо­
дати Божіей, а мнѣ дано больше—съ меня больше и 
взыщется. И смирится гордая мысль, и легче вздохнетъ 
грѣшная душа.

О. Маркеллъ скончался 2 Февраля 1898 г.
Не забуду я и монаха Григорія, который нѣсколько 

лѣтъ лежалъ безъ ногъ въ старой богадѣльнѣ, подъ 
оградой лавры. Когда-то проходилъ онъ послушаніе въ 
Троицкомъ соборѣ при записи въ синодикъ и прода­
валъ книги. Когда его ноги отказались ему служить, 
ему пришлось лежать все время въ постели; не часто 
перевязывали ему раны на ногахъ и онъ терпѣлъ 
свою болѣзнь такъ благодушно, что, бывало, идешь 
къ нему не для того, чтобъ его утѣшить, а чтобы 
себѣ отъ него получить утѣшеніе: такой онъ былъ 
всегда жизнерадостный! Часто посѣщалъ его покойный 
старецъ о. Варнава.

Встаетъ предо мною милый старичекъ о. Іоиль, 
заштатный игуменъ. Въ его молодости повторилась, 
говорятъ, исторія Павла препростаго: заставъ свою



—  73 —

молодую жену въ грѣхѣ съ пріятелемъ, онъ, недолго 
думая, сбѣжалъ на Аѳонъ, постригся тамъ, а впо­
слѣдствіи, по приглашенію знаменитаго Иннокентія 
Херсонскаго, былъ настоятелемъ въ одномъ- изъ воз­
становленныхъ имъ монастырей въ Крыму... Помню, 
какъ онъ прибылъ въ больницу въ послѣдній разъ 
предъ смертію своей.

— „Ну вотъ,—говоритъ,—и на мою капусту морозъ 
пришелъ: покажите койку, умирать пришелъ!"

Пособоровался, причастился Св. Таинъ и чрезъ нѣ­
сколько дней Богу душу отдалъ. Его духовныя дѣти 
свидѣтельствовали потомъ, что онъ всю жизнь со дня 
постриженія носилъ власяницу и сохранилъ себя въ 
совершенной чистотѣ, ни разу не испытавъ и во снѣ 
такъ называемаго искушенія.

Разсказываютъ, что съ нимъ было одно поразитель­
ное событіе: разъ одно высокопоставленное властное 
лицо такъ на него разгнѣвалось, что вышло изъ себя, 
бранило его, топало ногами. Вдругъ о. Іоиль падаетъ 
въ обморокъ... Полагали, что старецъ перепугался отъ 
гнѣва начальника того, а въ самомъ дѣлѣ, было 
такъ (какъ повѣдалъ о семъ самъ онъ въ назиданіе 
своимъ духовнымъ дѣткамъ): онъ внезапно увидѣлъ 
позади того властнаго лица ангела Божія съ огненнымъ 
мечомъ и отъ страха упалъ... А то лицо на другой же 
день скончалося внезапно...

А вотъ предо мною небольшая тетрадка, особенно 
поучительная для нашего грѣшнаго времени. Написана 
она въ старинномъ, такъ сказать, стилѣ: „Блаженная
кончина 86-лѣтняго старца Божія, повара великія 
лавры Сергіевы, схимонаха Исаака".

Хорошо я зналъ этого старца; почти тридцать лѣтъ 
жили мы такъ близко, почти въ одномъ корпусѣ: онъ 
внизу, я вверху. И ничего подвижническаго я въ немъ



— 74 —

не замѣчалъ. Такъ себѣ, простой, добрый, не безъ 
нѣкоей немощи, но не помню я, чтобы онъ когда- 
нибудь кого-нибудь осудилъ. Но вотъ пришла старость 
и въ немъ какъ-то незамѣтно произошла перемѣна: 
онъ сталъ вдумчивѣе, внимательнѣе къ себѣ... Но 
едва ли кто изъ собратій могъ предполагать, что 
пошлетъ ему Господь такую кончину, какую описы­
ваетъ упомянутая тетрадка. Вотъ ея содержаніе:

„Мѣсяца за два до смерти старецъ, по крайней сла­
бости ногъ, пересталъ ходить въ церковь. А до сего 
времени былъ великій любитель службъ церковныхъ. 
Удивительно было, что въ такомъ преклонномъ воз- 
зрастѣ онъ нимало не ослабѣлъ ни памятью, ни умомъ. 
Наизусть читалъ онъ молитвы, псалмы, ирмосы. Больше 
всего любилъ онъ повторять слова: „Господи! Ты пре­
мудростію Твоею создалъ меня отъ чрева матери моея. 
Господи! Ты вся вѣси: прошедшее мое, настоящее и 
будущее, и въ книзѣ Твоей еще и несодѣянная мною 
написана Тебѣ суть. Тебѣ извѣстны, Господи, всѣ мои 
грѣхи: прости меня!“...

И когда онъ читалъ молитвы, то часто ограждалъ 
уста свои крестнымъ знаменіемъ: „а то,—говорилъ
онъ,—врагъ не даетъ выговаривать".

Святыхъ Христовыхъ Таинъ причащался часто, а за 
послѣднее время чуть не каждый день. Пищи прини­
малъ самую малость, въ послѣдніе дни—изъ рукъ слу­
жителя. Недѣли за двѣ до своей кончины онъ нахо­
дился въ какомъ-то удивительномъ настроеніи духа— 
настроеніи покаянія и непрестанной молитвы. Дней 
за пять до кончины онъ пришелъ въ какое-то созер­
цаніе. съ кѣмъ-то бесѣдовалъ, къ кому-то простиралъ 
руки. Въ день своего ангела, 28 января, призывалъ 
преподобнаго Исаака Сирина и просилъ навѣстить его.

За три дня до кончины, въ два часа ночи подзы-



—  75 —

ваетъ онъ къ себѣ служащаго ему монаха Даніила и 
говоритъ: „не знаю, отецъ Даніилъ, воображеніе ли 
мое представило мнѣ отъ болѣзни или то было истин­
ное видѣніе: сейчасъ я въ раю былъ“.

—  Хорошо тамъ, батюшка?— спросилъ Даніилъ.
—  О, несказанно хорошо!— отвѣтилъ старецъ.
—  А ты будешь въ раю?— спросилъ въ простотѣ 

о. Даніилъ.
—  Это еще неизвѣстно,— сказалъ старецъ,— опре­

дѣленія еще не было, я вѣдь еще живъ.
Чрезъ часъ опять подзываетъ о. Даніила и говоритъ:
—  О. Даніилъ, сейчасъ я въ аду былъ и видѣлъ 

всѣ мученія.
—  Что, батюшка, страшно тамъ?
—  О, ужасно!— сказалъ старецъ.
Потомъ взялъ себя за волосы и говоритъ:
—  Тамъ вотъ такъ-то рвутъ на себѣ волосы и всѣ 

стонутъ...
Прошелъ еще часъ и снова подзываетъ старецъ 

Даніила и говоритъ:
—  Господа Саваоѳа видѣлъ.
Еще чрезъ часъ опять говоритъ:
—  На страшномъ судѣ Божіемъ былъ.
—  Что же, батюшка, какое опредѣленіе о тебѣ?
Это будетъ по смерти,— сказалъ старецъ,— вѣдь я

еще не умеръ.
Потомъ говоритъ:
—  Всѣ эти видѣнія, отецъ Даніилъ, отъ Бога ли 

были, или отъ болѣзненнаго состоянія— Богъ вѣсть, а 
я не знаю. И хочешь— говори о нихъ по смерти моей 
кому, хочешь не говори— дѣло твое.

Послѣ этого старецъ находился въ какомъ-то тре­
вожномъ состояніи, крѣпко молился, простиралъ руки 
и призывалъ своего ангела по монашеству: „преподобне



—  76 —

отче Исаакіе, что же ты оставилъ меня въ такой 
страшный часъ? Пріиди ко мнѣ, посѣти меня, утѣшь 
меня!“

Утромъ уже подозвалъ старецъ о. Даніила и говоритъ.
— Что же мнѣ дѣлать? Я очень грѣшенъ.
— Ничего, батюшка,—успокоивалъ его о. Даніилъ,— 

Господь милосердъ.
— Я знаю, что Онъ милосердъ,—сказалъ со стена­

ніемъ старецъ,—да тамъ-то Онъ будетъ и правосу­
денъ, будетъ судить каждаго по дѣломъ его.

О. Даніилъ сталъ напоминать ему слова священнаго 
Писанія: „Господь чрезъ пророка сказалъ: хотѣніемъ 
не хощу смерти грѣшника, но еже обратитися и живу 
быти ему. Господь и на землю пришелъ—не правед­
ники, а грѣшники спасти. А св. апостолъ Павелъ про 
себя говоритъ: отъ нихъ же первый есмь азъ“.

Потомъ старецъ сказалъ:
— Отецъ Даніилъ, я очень грѣшенъ и грѣхи меня

смущаютъ; бывалъ я и на исповѣди, но всего выска­
зать никакъ не могъ: то время не дозволяетъ, то ду­
ховника бы не смутить и не задержать, то боишься, 
какъ бы наружу не вышло: такъ все и утаивалъ. 
Теперь слушай ты и я буду исповѣдывать тебѣ. Въ 
св. Писаніи сказано: исповѣдайте другъ другу со­
грѣшенія.

И началъ старецъ исповѣдывать грѣхи свои отъ 
семилѣтняго возраста, перебралъ всю свою жизнь, го­
ворилъ цѣлый часъ, а о. Даніилъ все время стоялъ и 
слушалъ.

Потомъ видитъ старецъ, что о. Даніилъ за эту ночь 
очень утомился, отпустилъ его и самъ успокоился. 
Ночь провелъ спокойно, молился, воздѣвалъ руки и 
часто повторялъ: „это все опредѣленіе Божіе". Разъ 
о. Даніилъ спросилъ:



-  77 —

— Батюшка, для чего ты поднимаешь руки?
Старецъ отвѣтилъ:
— Въ это время я воображю, что предстою суду Божію.
Въ ночь предъ кончиной въ 2 часа призываетъ онъ

наскоро о. Даніила и говоритъ:
— Что мнѣ дѣлать? Я умираю... Кому мнѣ молиться?
Видимо старецъ былъ въ искушеніи отъ духа унынія.
Молись Божіей Матери,—отвѣчалъ ему о. Даніилъ,—

Она наша заступница и въ часъ смертный скорая 
помощница.

— Да какъ молиться-то...
— Просто: призывай только Ея имя: „Матерь Божія, 

Матерь Божія, Матерь Божія!"
Потомъ старецъ былъ на какомъ-то невидимомъ 

истязаніи и преніи: онъ говорилъ вслухъ; „лжешь ты: 
проститъ! Знаю, что я грѣшенъ, но Сынъ Божій про­
лилъ кровь Свою Божественную за мои грѣхи".

И опять скажетъ: „лжешь ты: проститъ!"
Какъ будто діаволъ приводилъ его въ отчаяніе. Это 

преніе продолжалось долго. Потомъ отецъ Исаакъ во­
зымѣлъ какое-то дерзновеніе на діавола и, читая мо­
литву: Д а воскреснетъ Богъ, когда доходилъ до словъ: 
тако да погибнутъ бѣси отъ лица любящихъ Бога и 
знаменующихся крестнымъ знаменіемъ... силою во адъ 
Сшедшаго и Поправшаго всю силу діаволю... съ такимъ 
дерзновеніемъ произносилъ эти слова, что даже пле­
валъ въ лѣвую сторону, какъ будто на самихъ бѣсовъ; 
потомъ ограждалъ крестнымъ знаменіемъ уста, глаза, 
уши, всего себя и даже стѣны кельи.

Утромъ 2-го Февраля (1911 г.), въ послѣдній день 
своей жизни, въ 6 часовъ лежалъ съ простертыми 
руками минутъ 20 и дышалъ отрадно. По его желанію 
о. Даніилъ подалъ ему три ложечки святой водицы съ 
антидоромъ.



—  78 —

Во время поздней литургіи старецъ подозвалъ о. 
Даніила и говоритъ:

—  Видишь: самъ князь тьмы со всѣмъ полчищемъ 
обступили меня, пасти разинули, готовы пожрать меня, 
но я ихъ не боюсь: Іисусъ Христосъ Сынъ Божій по­
страдалъ за меня, умеръ и воскресъ, и сидитъ одесную 
Отца.

И опять повторилъ свое любимое слово: „это все 
опредѣленіе Божіе

Послѣ сего языкъ у него притупился и нельзя было 
разобрать слова. Въ 3 часа дня попросилъ еще святой 
воды три ложечки. Въ 5 часовъ вечера о. Даніилъ 
подошелъ къ его постели, а онъ даетъ знакъ, что 
желаетъ причаститься святыхъ Христовыхъ Таинъ. 
О. Нифонтъ, смотритель, онъ же и духовникъ, спасибо 
ему, сейчасъ же началъ приготовляться. Въ половинѣ 
6-го причастили, хорошо проглотилъ и запилъ, и больше 
уже ничего не говорилъ.

Тутъ пришелъ и я, описавшій сію кончину, іеромо­
нахъ Порфирій. Случилось такъ: смѣнился я отъ гроба 
преподобнаго Сергія, пришелъ въ келью и что-то по­
нудило меня идти къ о. Исааку. Прихожу, а о. Даніилъ 
и говоритъ мнѣ: „Самъ Богъ тебя прислалъ, смотри-ка, 
старецъ-то умираетъ".

Смотрю — лежитъ онъ недвижимо, тихо дышетъ, 
глаза хоть и открыты, но потемнѣли. Хотѣлъ было я 
прочитать отходную, но требника тутъ не нашлось, да 
и подумалъ: вѣроятно уже читали ему не одинъ разъ. 
Взялъ я икону, которою нѣкогда благословилъ его 
намѣстникъ лавры архимандритъ Антоній при его по­
стриженіи и осѣнялъ ею умирающаго, а онъ сталъ 
дышать тише и рѣже, а потомъ и совсѣмъ пересталъ, 
отдавъ душу въ руки ангельскія и духъ свой Богу, 
отъ Него же и пріялъ его... Правый глазъ онъ самъ



—  79 —

закрылъ, а лѣвый закрылъ ему я, на вѣчную мнѣ 
память...

Удивила насъ дивная, святоотеческая кончина сего 
старца потому именно, что всѣ мы знали его жизнь, 
знали его слабую сторону, и вдругъ—кончина правед- 
ническая показала намъ, что подъ этою „чумичкой" 
крылась глубокая духовная мудрость, внутренняя мо­
литва, крѣпкая вѣра и горячая любовь ко Господу. 
Въ послѣдніе дни жизни онъ могъ даже чистымъ 
умомъ богословствовать, созерцать тайну Пресвятыя 
Троицы и постигать Божію премудрость въ дѣлахъ 
Божескихъ и человѣческихъ. Однажды остановился онъ 
вниманіемъ на словахъ Священнаго Писанія: „Пре­
мудрость созда Себѣ домъ и утверди столповъ седмь “. 
Послѣ глубокаго размышленія онъ спросилъ меня:

— Ты понимаешь ли, что такое седмь столповъ?
Я говорю: семь столповъ есть семь таинствъ цер­

ковныхъ и семь вселенскихъ соборовъ, которыми стоитъ 
и утверждается православная вѣра.

Старецъ остался доволенъ отвѣтомъ: потомъ вспле­
снулъ руками и опять сказалъ:

— Премудрость созда Себѣ домъ и утверди стол­
повъ седмь...

И эти слова произносилъ въ какомъ-то самоуглу­
бленіи и съ какою-то особенною любовію ко Господу. 
Видно было, что онъ понималъ всю сущность въ этихъ 
словахъ.

Спрашивалъ я иногда старцевъ общимъ вопросомъ: 
чтобы это значило, какая святость открылась у о. 
Исаака передъ смертію? Нѣкоторые говорили, что по­
каяніе все можетъ сдѣлать, а о. Исаакъ дѣйствительно, 
въ послѣднее время, день и ночь находился въ покаяніи. 
Другіе говорили: стало быть были у о. Исаака добрые 
задатки въ душѣ: вѣдь онъ полагалъ начало въ Оп-



—  80 —

тиной пустыни. Для спасенія всего нужнѣе смиреніе. 
А онъ былъ очень смиренъ сердцемъ.

Въ житіяхъ святыхъ читаемъ, какъ преподобный 
Агаѳонъ, подвизавшійся въ Египетскомъ скиту, предъ 
смертію своею три дня лежалъ съ открытыми глазами, 
предстоя душою предъ судилищемъ Христовымъ. Нѣчто 
подобное повторилось и съ нашимъ о. Исаакомъ. 
Іисусъ Христосъ вчера и днесь, Той же и во вѣки. 
Аминь.

Скончался старецъ на Срѣтеніе Господне въ 7 ча­
совъ вечера.

Воистину— Нынѣ отпущаеши раба Твоего, Владыко, 
съ миромъ!..

Такъ кончается тетрадка.
Не правда ли, когда читаешь подобныя сказанія, то 

кажется, будто переносишься въ иной міръ, во времена 
давно минувшія? А между тѣмъ—это самая совре­
менная дѣйствительность... О. Исаакъ скончался въ 
прошломъ 1911 году. Значитъ, еще не погасли искорки 
той таинственной жизни, какою жива была наша ста­
рая Русь. А если такъ, то нельзя терять надежды 
на то, что и для современной Руси возможно спасеніе.

Вопросъ только въ томъ: въ чемъ это спасеніе?

Епископъ Ніконъ, членъ Св. Сѵнода и Госуд. Совѣта.



Духовный дневникъ*).
.,Всѣ вы сыны свѣта и сыны дня... 

Будучи сынами дня, да трезвимся, 
облекшись въ броню вѣры и любви и 
въ шлемъ надеоісдьі спасенія —̂(1 Ѳес- 
сал. 5 г. 5, 8 ст.).

Въ мірѣ физическомъ мы видимъ: съ одной сто­
роны—красоту, а съ другой—безобразіе. Красота—это 
чудные виды природы, зеленѣющіе луга, благоухаю­
щія поля, стройные лѣса и т. п.; безобразіе—нечистыя 
мѣста, ужасныя бездны, безплодныя пустыни. Тоже и 
въ мірѣ духовномъ: красота—это добро; безобразіе— 
порокъ, всякій грѣхъ. И кто не любитъ красоты при­
роды? Кто не старается все внѣшнее измѣрять именно 
этой красотой? Вотъ предъ тобою красивый садъ съ 
чудными цвѣтами и скверное, нечистое мѣсто... Куда 
ты пойдешь, чего пожелаешь, что доставитъ тебѣ удо­
вольствіе? Ясно:—благоухающій садъ, который вызо­
ветъ въ душѣ твоей восторгъ, удивленіе, наслажденіе, 
а отъ нечистаго мѣста ты отвратишь свой взоръ, въ 
сердцѣ испытаешь непріятное чувство. Тоже, должно 
быть, и въ мірѣ духовномъ. Добро мы должны лю­
бить, къ нему стремиться, его искать, а отъ по­
рока, грѣха бѣжать и удаляться. Но не такъ бываетъ 
въ дѣйствительности. Мы едва прикасаемся къ добру

'*) Продолженіе.—См. м. Октябрь „Гол. Ц.“.
голосъ Ц Е Р К В И . 6



—  82 —

и гораздо въ большей мѣрѣ погрязаемъ въ грѣхѣ. По­
смотрите на жизнь нашу частную и общественную. 
Она подчасъ бываетъ прямо-таки безобразна. Пьянство, 
развратъ, куреніе табаку, убійства, ссоры, грабежи, 
всякаго рода грубость, нахальство, дерзость перепол- 
няють нашу жизнь, а въ сердцѣ у насъ живетъ гнѣвъ, 
раздражительность, злопамятство, зависть, ревность, 
невѣріе и всякое зло. И, удивительно, какъ человѣкъ 
не хочетъ пользоваться добромъ! вѣдь, въ немъ его 
блаженство, утѣшеніе, духовное наслажденіе. Возьмите, 
напр., воздержаніе. Воздержный чувствуетъ легкость 
во всемъ тѣлѣ, пользуется здоровьемъ и бываетъ ду­
ховно свободнымъ. А вотъ,— пьяница, курящій табакъ, 
чревоугодникъ... У пьяницы все тѣло пропитано алко­
големъ, его всегда сосетъ червь, понуждающій непре­
станно тянуться къ пагубному вину; курящій никогда 
не дышетъ чистымъ, благоухающимъ, Богомъ создан­
нымъ воздухомъ, ибо куреніе пропитываетъ все его 
жилище, всю его одежду, весь его организмъ; чрево­
угодникъ никогда не испытываетъ легкости въ тѣлѣ, 
ибо чревоугодіе дѣлаетъ его грузнымъ, тяжелымъ; пары 
подымаются изъ чрева его, волнуютъ кровь, ударяютъ 
въ голову и производятъ страданія желудка. Кажется, 
что тутъ хорошаго? А между тѣмъ, сколько и пью­
щихъ, и курящихъ, и невоздержныхъ въ пищѣ и питіи! 
Или, вотъ,— цѣломудріе. Это такое небесное сокровище, 
такой райскій цвѣтокъ, такое благоухающее мѵро, что 
должно бы человѣка всецѣло прельщать, а, между тѣмъ, 
мы опять больше тянемся въ грязь плотскую. А что 
такое плотскіе грѣхи, пусть скажетъ совѣсть каждаго: 
это отвратительныя, растлѣвающія душу и тѣло со­
стоянія... Или, вотъ,— смиреніе. Какъ привлекательно, 
какъ умилительно, какъ очаровательно оно! Въ немъ 
заключаются и скромность, и простота, и обходитель-



—  83 —

ность, и любезность, милосердіе и доброта, въ немъ 
сокрыты благоразуміе и духовная мудрость. Но не 
больше ли мы склонны къ гордости, тщеславію, само­
любію и превозношенію? А гордость,— вѣдь, это сата­
нинскій грѣхъ, исчадіе всякаго грѣха. Гордый напы­
щенный человѣкъ и самъ непокоенъ, ибо вѣчно онъ 
бываетъ въ возбужденіи— то отъ гнѣва, то отъ злобы, 
то отъ зависти, то отъ обидъ и огорченій, и людямъ 
онъ невыносимъ и тяжелъ. Кто заставляетъ страдать 
ближнихъ, обижаетъ малыхъ, слабыхъ и простыхъ, не 
входитъ въ положеніе несчастныхъ? гордый; кто осу­
ждаетъ, поноситъ, возбуждаетъ противъ Бога, Царя и 
добрыхъ людей? гордый; кто производитъ смуты, ереси, 
расколы, секты? все гордые люди. Что же это зна­
читъ? Нравственной красотой мы не пользуемся, ея 
не ищемъ, къ ней не стремимся, а порокъ, всякій 
грѣхъ и беззаконіе обладаетъ нами. Вы скажете: удобо- 
преклонность ко грѣху дѣлаетъ все это? Да, и ап. Па­
велъ также мудрствуетъ: „Не понимаю, что дѣлаю... 
желаніе добра есть во мнѣ, но чтобы сдѣлать оное, 
того не нахожу... Въ членахъ моихъ вижу иной за­
конъ, противоборствующій закону ума моего и дѣлаю­
щій меня плѣнникомъ закона грѣховнаго, находящагося 
въ членахъ моихъ" (Римл. VII, 15, 18, 19, 23).

Сильно мы влечемся ко грѣху. Какъ губка бываетъ 
пропитана водой, такъ мы всякою скверною. Но у насъ 
есть Искупитель, Христосъ Спаситель, Возстановитель 
падшаго Адама, Который даровалъ намъ все, что по­
требно къ нашему животу и благочестію (2 Петр. I, 3). 
Тотъ же св. апостолъ Павелъ говоритъ: „вся могу о 
укрѣпляющемъ мя Іисусѣ Христѣ" (Филип. IV, 13). 
Постарайся воспользоваться всѣмъ, что тебѣ, какъ хри­
стіанину, Господь даровалъ: повѣруй въ Господа, по­
веди трезвую, трудовую жизнь, будь покорнымъ сы-

6 *



— 84 —

номъ Св. Церкви, чаще исповѣдуйся въ своихъ грѣ­
хахъ, съ вѣрой принимай Св. Тайны и ты духовно 
возродишься. Тогда тебѣ и на умъ не пойдетъ пьян­
ствовать, курить табакъ, развратничать, ты станешь 
все больше и больше пріобрѣтать вкусъ къ нравствен­
но-доброму, тебя будетъ плѣнять чистота жизни, сми­
реніе, милосердіе, кротость, воздержаніе,—словомъ, ты 
полюбишь нравственную красоту и возненавидишь грѣхъ.

Впечатлѣніе отъ общенія съ о. Іоанномъ Кронштадт­
скимъ было неотразимое. Это, поистинѣ, былъ женихъ 
евангельскій (Матѳ. IX, 15; Лук. V, 34—35): такъ легко, 
такъ духовно-свободно при немъ чувствовалось! При­
частиться на его службѣ Св. Животворящихъ Таинъ 
было весьма утѣшительно. И нужно было какъ бы 
спѣшить, чтобы не потерять случая воспользоваться 
съ нимъ вкусить небесной Трапезы. И если обычно 
требуется для этого большое говѣніе (въ смыслѣ вре­
мени), большое воздержаніе (въ смыслѣ поста), то при 
немъ весь центръ тяжести былъ въ духовномъ вооду­
шевленіи, въ духовной свободѣ. Таково ужъ свойство 
благодати Божіей, что она изливается не на внѣшнюю 
праведность, а на смиренное сердце, свободно кающееся 
и любящее Господа.

Если кто ударитъ тебя въ щеку, обрати и другую; 
или кто заставитъ тебя идти одно поприще, иди съ 
нимъ и два (Матѳ. V, 39, 41). Здѣсь идетъ рѣчь о 
внутреннемъ расположеніи нашего сердца, т.-е. ты ни­
какого зла не помни, все ближнему прощай, никакой 
злобы на него не имѣй. Но это не значитъ—не уни­
чтожать зла, не бороться съ нимъ, не противиться



ему. Всякое зло требуетъ уничтоженія, но только доб­
ромъ побѣждай злое (Римл., XII, 21). Самое уже не­
имѣніе въ сердцѣ зла на ближняго есть его скрытое 
уничтоженіе. Но что такое добро? кто можетъ опре­
дѣлить: что добро и что зло? Всѣ ли сходятся въ опре­
дѣленіи добра и зла? Добро познается неиспорченнымъ 
сердцемъ, зрится духовными очами въ отдѣльности 
каждымъ. Но каждый человѣкъ грѣшенъ. Важенъ, по­
этому, авторитетъ Церкви, непорочной Невѣсты Хри­
стовой. Самъ не можешь разобраться, что добро и 
что зло, что дозволено и что нѣтъ,—прислушивайся 
тогда къ голосу Св. Церкви, къ мнѣнію святыхъ * Бо­
жіихъ человѣковъ, руководимыхъ Духомъ Святымъ.

Господь нашъ Іисусъ Христосъ часто уединялся на 
молитву и оставлялъ народъ (Лук. V, 16). Уединеніе 
имѣетъ большое значеніе въ духовной жизни. Послѣд­
няя цѣль наша—покой въ Богѣ. И вотъ, въ уедине­
ніи, мы, оставаясь сами съ собой, нестѣсняемые уже 
никакими внѣшними прираженіями, лучше начинаемъ 
распознавать свой внутренній міръ, свое внутреннее 
существо, въ которомъ отобразился образъ Божій, без­
препятственно можемъ входить въ бесѣду со своимъ 
Творцомъ и Первообразомъ. А что сказать относи­
тельно Господа Іисуса Христа, въ Которомъ заклю­
чена вѣчная Божественная жизнь съ Отцемъ и Ду­
хомъ Святымъ? Какъ, несомнѣнно, велико для Него 
было уединеніе!

Добрые христіане какъ бы утомляются, живя среди 
порочныхъ и дурныхъ людей (2 Петр. II, 7—8). Вспо­
минаются мнѣ при этомъ рабы Божіи, которымъ при-



—  86 —

ходится работать на фабрикахъ, мастерскихъ и т. п., 
среди постояннаго богохульства, пьянства, разврата, 
куренія табаку, сквернословія. Разсказываютъ они, бѣд­
ные, про свою горькую жизнь въ такой обстановкѣ, 
и начинаешь живо чувствовать, какъ, дѣйствительно, 
можно страдать, когда близъ тебя совершается всякая 
скверна; поистинѣ здѣсь получается утомленіе, изне­
моженіе.

Христіанину пребывать въ истинѣ помогаетъ пома- 
зані$, которое каждый получаетъ отъ Духа Святаго 
при крещеніи. Только не заглушать намъ нужно, а 
поддерживать его силу вѣрою въ Сына Божія, при­
шедшаго во плоти, любовію другъ къ другу, исполне­
ніемъ заповѣдей Божіихъ. Тогда съ нами будетъ пре­
бывать это помазаніе и мы легко будемъ распознавать 
истину (1 Іоан. II, 20— 27).

Можно читать Слово Божіе для знанія и для нази­
данія. Но только тогда ты его можешь безошибочно 
понимать, когда читаешь въ томъ и другомъ смыслѣ, 
т. е. воспринимаешь умомъ и переживаешь сердцемъ. 
Какъ же довѣриться, поэтому, ученымъ холоднымъ бого­
словамъ, пусть даже они будутъ профессора духовныхъ 
академій? Если они читаютъ Слово Божіе однимъ только 
умомъ, не авторитетны ихъ толкованія.

О. Іоаннъ Кронштадтскій послѣ совершенія Боже­
ственной Литургіи любилъ уединяться. И, понятно: 
переживая на Евхаристіи великое дѣло нашего спасе­
нія, и больше того— принимая Самое Тѣло и Кровь



—  87 —

Господа, онъ стремился какъ можно больше насла­
диться симъ единеніемъ съ Господамъ, чему столь 
способствуетъ уединеніе.

Внѣшній, окружающій насъ міръ даетъ намъ пищу 
для суетныхъ, нечистыхъ, скверныхъ помысловъ и 
чувствъ. Хорошій, напр., домъ богача возбуждаетъ въ 
насъ зависть, красивая женщина— блудные помыслы 
и т. п. И если это мы испытываемъ,— ясный признакъ 
низкаго уровня нашего духовнаго роста. Такъ воспи­
тывай свое сердце, чтобы внѣшній міръ возбуждалъ 
въ тебѣ только возвышенные, чистые, добрые помыслы 
и чувства. Глядя, напр., на природу, прославляй Творца; 
видишь богатство, роскошь, говори: какъ великъ чело­
вѣкъ въ мірозданіи, когда онъ всѣмъ можетъ обла­
дать,— словомъ, отъ міра собирай себѣ духовное со­
кровище.

- I -

Какъ безобразенъ, тяжелъ и невыносимъ грѣхъ блуда! 
Люди, имѣвшіе несчастіе впасть въ него, и потомъ 
Господомъ призванные къ покаянію, въ особенности 
это сознаютъ. Они съ ужасомъ вспоминаютъ о немъ, 
и готовы всему міру повѣдать объ его безобразіи и тя­
жести для души. Помни это, человѣкъ, который благо- 
датіею Божіею сохраняешься отъ плотской скверны, и 
храни свое цѣломудріе, какъ неоцѣненное, ничѣмъ въ 
мірѣ непокупаемое сокровище.

Духовное, высокое, доброе устроеніе требуетъ, чтобы 
его поддерживать, иначе оно можетъ быстро пони-



жаться. Какъ струны въ инструментѣ постоянно надо 
подтягивать, такъ и устроеніе духовное, чтобы его 
имѣть ровнымъ, высокимъ, обращеннымъ къ Господу, 
нужно непрерывно подогрѣвать молитвою, трудомъ, 
воздержаніемъ, укореніемъ, частою исповѣдью и при­
чащеніемъ Св. Таинъ. Безъ этого наше настроеніе 
скоро переходитъ въ плотяное, нечистое.

Архимандритъ Арсеній.



Свѣточи Православной Христовой Церкви *).
Авва Агаѳонъ.

1) Авва Петръ, ученикъ аввы Лота, разсказывалъ: 
„Былъ я однажды въ кельѣ аввы Агаѳона; тогда при­
шелъ къ нему одинъ братъ и сказалъ: „хочу жить съ 
братіями: скажи мнѣ, какъ мнѣ жить съ ними?" Ста­
рецъ отвѣчаетъ ему: „какъ въ первый день, когда при­
дешь къ нимъ, такъ и во всѣ дни жизни твоей, веди 
себя передъ ними, какъ странникъ, и не будь дерзокъ". 
Авва Макарій спросилъ его: „что же бываетъ отъ 
дерзости?" Старецъ отвѣчалъ ему: „дерзость подобна 
сильному жгучему вѣтру, отъ котораго, когда подуетъ, 
всѣ бѣгутъ и онъ портитъ всякій плодъ на древахъ".

2) Авва Агаѳонъ говорилъ: „монахъ не долженъ до­
водить себя до того, чтобы совѣсть обличала его въ 
какомъ либо дѣлѣ".

3) Говорилъ также, что безъ соблюденія заповѣдей 
Божіихъ человѣкъ не успѣетъ ни въ одной добродѣ­
тели.

4) Еще говорилъ*, „я никогда не ложился спать, 
имѣя что-либо противъ другого, и, сколько могъ, не 
допускалъ также, чтобы кто-либо отходилъ ко сну, 
имѣя что нибудь противъ меня.

5) Разсказывали объ аввѣ Агаѳонѣ слѣдующее:,, При­
шли къ нему нѣкоторые, услышавъ объ его великой раз-

*) Продолженіе.— См. м. Іюль „Гол. Ц.“.



— 90 —

судительности. Желая испытать, не разсердится ли онъ, 
спрашиваютъ его: „ты Агаѳонъ? мы слышали о тебѣ, 
что ты блудникъ и гордецъ?" Онъ отвѣчалъ: „да, это 
правда". Они опять спрашиваютъ его: „ты, Агаѳонъ, 
пустословъ и клеветникъ?" Онъ отвѣчалъ: „я". И еще 
говорятъ: „ты, Агаѳонъ, еретикъ?" Онъ отвѣчалъ: „нѣтъ, 
я не еретикъ". Затѣмъ спросили его: „скажи намъ, 
почему ты на первые вопросы соглашался, а послѣд­
няго не вынесъ?" Онъ отвѣчалъ имъ: „первые пороки 
я признаю за собою, ибо это признаніе полезно душѣ 
моей; а быть еретикомъ—значитъ быть въ отлученіи 
ото Бога, я не хочу".—Услышавъ сіе, они удивились 
разсудительности его и отошли, получивъ назиданіе.

6) Спросили авву Агаѳона: „что важнѣе—тѣлесный 
трудъ, или храненіе сердца?" На это старецъ отвѣчалъ: 
„человѣкъ подобенъ дереву: трудъ тѣлесный—листья, 
а храненіе сердца—плодъ. Поелику же, по Писанію, 
всяко древо, еже не творитъ плода добра, посѣкаемо 
бываетъ, и во огнь вметаемо (Матѳ. 3, 10): то, оче­
видно, что должны мы имѣть все попеченіе о плодѣ, 
то-есть о храненіи ума. Впрочемъ, для насъ нужно и 
лиственное одѣяніе и украшеніе, то-есть трудъ тѣле­
сный “.

7) Еще братія спросили его: „какая, отецъ, добро­
дѣтель въ подвижничествѣ труднѣе другихъ?" Онъ 
отвѣчалъ имъ: „простите мнѣ, я думаю, нѣтъ еще та­
кого труда, какъ молиться Богу. Всегда, когда только 
захочетъ человѣкъ молиться, враги стараются отвлечь 
его; ибо знаютъ, что ничто такъ имъ не противодѣй­
ствуетъ, какъ молитва къ Богу.

8) Авва Агаѳонъ былъ мудръ по уму, не лѣнивъ по 
тѣлу, во всемъ зналъ мѣру,—въ рукодѣліи, пищѣ и 
одеждѣ.

9) Авва Агаѳонъ шелъ однажды съ своими учени-



91 —

ками. Одинъ изъ нихъ, нашедши на дорогѣ небольшой 
зеленый чечевичный стручецъ, говоритъ старцу: „отче! 
велишь-ли мнѣ взять его?“ Старецъ съ удивленіемъ 
посмотрѣлъ на него и сказалъ: „развѣ ты положилъ
его тутъ?" Братъ отвѣчаетъ: „нѣтъ". Старецъ ска­
залъ: „какъ же ты хочешь взять то, чего не клалъ?"

10) Разсказывали еще о немъ и объ аввѣ Аммунѣ, 
что, когда они продавали какую-либо вещь, однажды 
назначали цѣну, и когда давали имъ ее, принимали 
молча и спокойно. Также, когда хотѣли что-либо купить, 
молча платили назначенную цѣну, и брали вещь, не 
говоря ни слова.

11) Когда авва Агаѳонъ видѣлъ какое-нибудь дѣло, 
и помыслъ побуждалъ его къ осужденію, говорилъ онъ 
самому себѣ: „Агаѳонъ! не сдѣлай самъ того же“. И 
такимъ образомъ помыслъ его успокаивался.

12) Онъ же говорилъ: „гнѣвливый человѣкъ, хотя бы 
мертваго воскресилъ, не будетъ угоденъ предъ Бо­
гомъ “.

13) Авва Агаѳонъ говорилъ: „если бы я сильно лю­
билъ кого и узналъ бы, что онъ вводитъ меня въ 
грѣхъ, то отвергъ бы его отъ себя".

14) Еще сказалъ: „Человѣку должно каждый часъ 
размышлять о судѣ Божіемъ".

15) Когда братія говорили о любви, авва Іосифъ ска­
залъ: „знаемъ ли мы, что такое любовь?—и разсказалъ 
объ аввѣ Агаѳонѣ слѣдующее: „имѣлъ онъ ножичекъ, 
братъ пришелъ къ нему и похвалилъ ножичекъ. Авва 
Агаѳонъ не далъ ему выйти отъ себя, пока онъ не 
взялъ ножичка.

16) Авва Агаѳонъ сказалъ: „если бы я нашелъ про­
каженнаго и могъ отдать ему свое тѣло, а его взять 
себѣ, охотно бы сдѣлалъ это, ибо такова совершенная 
любовь".



17) Еще разсказывали объ аввѣ Агаѳонѣ: „Пришед- 
ши однажды въ городъ для продажи вещей своихъ, 
нашелъ онъ лежащаго на улицѣ странника, о кото­
ромъ никто не заботился. Старецъ нанялъ для него 
небольшой покой, остался при немъ, платилъ за покой 
изъ денегъ, получаемыхъ за рукодѣлье, а что затѣмъ 
оставалось, употреблялъ на другія нужды больного. 
Старецъ пробылъ съ больнымъ три мѣсяца, пока сей 
выздоровѣлъ, и послѣ возвратился съ миромъ въ свою 
келью".

18) Авва Даніилъ сказывалъ: „Прежде нежели авва 
Арсеній пришелъ къ отцамъ моимъ, они жили съ аввою 
Агаѳономъ. Авва Агаѳонъ любилъ авву Александра за 
то, что сей былъ строгъ въ жизни и кротокъ. Случи­
лось однажды, что всѣ ученики Агаѳона мыли платье 
на рѣкѣ. Какъ авва Александръ мылъ не спѣша, то 
прочіе братія сказали старцу: „братъ Александръ ни­
чего не дѣлаетъ". Старецъ, желая успокоить ихъ, ска­
залъ Александру: „братъ Александръ! мой платье лучше, 
ибо оно льняное". Услышавъ это, Александръ опеча­
лился. Послѣ того старецъ утѣшилъ его такъ: „Развѣ 
я не знаю, что ты хорошо дѣлаешь? Братъ мой! я такъ 
сказалъ тебѣ для нихъ, дабы успокоить ихъ помыслъ 
твоимъ послушаніемъ".

19) Сказывали, что авва Агаѳонъ старался испол­
нять всякую заповѣдь. Когда онъ всходилъ на лодку, 
самъ первый принимался за весла. Когда приходили 
къ нему братія, тотчасъ, послѣ молитвы, своими ру­
ками предлагалъ имъ трапезу, ибо исполненъ былъ 
любви Божіей. Предъ своею смертью онъ пробылъ три 
дня съ отверстыми неподвижными очами. Братія толк­
нули его и спросили: „авва Агаѳонъ, гдѣ ты? Онъ от­
вѣчалъ имъ: „стою предъ судилищемъ Божіимъ". Бра­
тія сказали ему: „и ты, отецъ, боишься"? Онъ отвѣ-



93

чалъ имъ: „сколько могъ, я трудился въ исполненіи 
заповѣдей Божіихъ; но я человѣкъ, почему мнѣ знать: 
угодны ли были дѣла мои Богу?" Братія еще сказали 
ему: „и ты не увѣренъ, что дѣла твои были угодны 
Богу?“ Старецъ отвѣчалъ: „не имѣю дерзновенія, пока 
не предстану Богу; ибо—иное судъ человѣческій, а 
иное судъ Божій". Когда же они еще хотѣли спросить 
его о чемъ-то, онъ сказалъ имъ: „сдѣлайте милость, 
не говорите больше со мною; мнѣ не свободно". По­
томъ тотчасъ скончался съ радостью; ибо братія ви­
дѣли, что отходилъ онъ изъ сей жизни съ такимъ же 
взоромъ, съ какимъ иной привѣтствуетъ своихъ дру­
зей и возлюбленныхъ. Онъ строго бдѣлъ надъ собою 
во всякомъ случаѣ, и говаривалъ: „безъ великой бди­
тельности человѣкъ не успѣетъ ни въ одной добродѣ­
тели “.

20) Однажды авва Агаѳонъ шелъ въ городъ для 
продажи небольшихъ сосудовъ, и находитъ на дорогѣ 
прокаженнаго. Прокаженный спрашиваетъ его: „куда 
идешь?". Авва Агаѳонъ отвѣчаетъ ему: „въ городъ,
продавать сосуды". Прокаженный сказалъ ему: „сдѣ­
лай милость, снеси и меня туда". Старецъ поднялъ 
его и принесъ въ городъ. Больной сказалъ: „положи 
меня тамъ, гдѣ ты будешь продавать сосуды". Старецъ 
сдѣлалъ такъ. Когда онъ продалъ одинъ сосудъ, про­
каженный спросилъ его: „за сколько продалъ ты?“ — 
За столько-то отвѣчалъ старецъ. Больной сказалъ: 
„купи мнѣ пирогъ". Старецъ купилъ. Потомъ продалъ 
другой сосудъ. Больной опять спросилъ: „этотъ за
сколько?"—За столько-то, отвѣчалъ Агаѳонъ. Больной 
сказалъ: „купи мнѣ такой же пирогъ". Авва Агаѳонъ 
купилъ. Наконецъ, когда старецъ продалъ всѣ сосуды 
и хотѣлъ итти назадъ, прокаженный спросилъ его: 
„ты идешь?" „Да" отвѣчалъ старецъ. Больной сказалъ



ему: „сдѣлай милость, отнеси меня туда опять, гдѣ 
взялъ". Старецъ взялъ его и отнесъ на прежнее мѣ­
сто его. И говоритъ ему тогда прокаженный: „благо­
словенъ ты, Агаѳонъ, отъ Господа на небѣ и на 
землѣ". Агаѳонъ посмотрѣлъ,—но уже никого не ви­
дѣлъ; ибо это былъ Ангелъ Господень, пришедшій 
испытать его.

Избралъ М. Новоселовъ.



Часовня.

Кой-гдѣ средь улицъ суетливыхъ 
Святымъ крестомъ осѣнены,
Какъ островки средь волнъ бурливыхъ, 
Часовни малыя видны;

Толпы проходятъ передъ ними,
Вокругъ движеніе и шумъ,
Но полонъ думами своими,
Собой лишь занятъ каждый умъ...

Что за расчетъ искать чужого?—
Немало собственныхъ заботъ,
Что за нужда до дѣлъ другого?—
Скорѣй, скорѣе же впередъ!..

Вѣдь взглядъ исполненный участья,
Не облегчитъ больную грудь,
Бѣднякъ пусть самъ поищетъ счастья, 
Найдетъ, быть можетъ, какъ-нибудь. 

Едва ли встрѣтишь состраданье,
Привѣтъ для сердца дорогой,
Скорѣе новое страданье,
При видѣ сухости людской;

А тамъ, внутри часовни малой,
Царитъ святая тишина,
И говоритъ душѣ усталой 
О вѣчномъ отдыхѣ она.



—  96 —

Кто бъ ни былъ ты,—войди, не бойся!..
И для тебя открыта дверь;
Здѣсь отдохни и успокойся,
Всѣ скорби Господу повѣрь;

Какъ все для сердца здѣсь знакомо,
Тутъ уголокъ для всѣхъ родной,
И самъ ты здѣсь какъ будто дома,
Здѣсь ты не лишній, не чужой; 

Смягчаетъ все души страданье:
Лампадъ мерцаніе цвѣтныхъ,
И полумракъ, и ризъ сіянье,
И лики кроткіе святыхъ...

Кто бъ ни былъ ты: богачъ иль бѣдный, 
Уйди на мигъ отъ суеты,
Здѣсь ликъ Заступницы усердной 
И ликъ Христа увидишь ты.

Войди заботой удрученный,
Хотя на нѣсколько минутъ,
Повѣрь,—молитвой освященный,
Успѣшнѣй будетъ всякій трудъ.

Здѣсь окрылишься ты душою 
Въ бесѣдѣ съ Господомъ твоимъ,
И съ тихой думою святою,
Быть можетъ, выйдешь ты другимъ.

*
*  *



Анализъ человѣческихъ страстей*).
Намѣреваясь приступить къ анализу человѣческихъ стра­

стей, мы воспользуемся однимъ замѣчаніемъ препод. Іоанна 
Кассіана. Онъ говоритъ: „такъ какъ всѣ восемь страстей 
одна черезъ другую возводятся къ двумъ главнымъ нача­
ламъ, то явно, что каждыя двѣ рядомъ стоящія страсти на­
ходятся въ болѣе близкомъ причинномъ отношеніи между 
собою, нежели съ другими. При этомъ замѣчается, что блуд­
ная страсть особеннымъ союзомъ соединена съ чревоугодіемъ, 
гнѣвъ съ сребролюбіемъ, уныніе съ печалью, а гордость съ 
тщеславіемъ (Соб. V, ІО)* 1}. На основаніи этого замѣчанія, мы 
раздѣлимъ страсти на четыре группы („союза44) или „сопря­
женія44 и начнемъ ихъ разсмотрѣніе съ перваго „союза44— 
страстей плотскихъ: чревоугодія и блуда.

Въ аскетической литературѣ у св. отцовъ различаются 
нѣсколько видовъ чревоугодія, соотвѣтственно различнымъ 
способамъ отношенія человѣка къ принятію пищи. ІІреподобн. 
Іоаннъ Кассіанъ допускаетъ три рода чревоугодія, отъ кото­
рыхъ происходятъ разные и самые злые недуги души2). 
Авва ДороѳёЙ различаетъ два вида этой страсти3 4). Такое 
различіе ихъ обусловливается тѣмъ, что второй имѣлъ въ 
виду появленіе неумѣреннаго въ человѣкѣ чувства насла­
жденія въ отношеніи количества и качества пищи, а первый 
кромѣ этого имѣлъ въ виду также и неурегулированное от­
ношеніе ко времени принятія пищи,—съ цѣлію получить 
отъ этого наслажденіе1). Есть два вида чревоугодія, гово­
ритъ авва Дороѳей. Первый, когда человѣкъ ищетъ иріят-

*) Очеркъ третій.—См. „Г. Ц.“, м. Сентябрь.
1) Іером. Ѳеодоръ. Аскетич. возр. Іоанна Кассіана, 172 примѣч.
2) Соб. V, 11.
3) ІІоуч. 15, 171.
4) Ср. Соб. V, 11 и Авпа Дороо. 15, 171.
голосъ Ц Е Р К В И . 7



—  98 —

ности пищи, и не всегда хочетъ ѣсть много, но желаетъ 
вкуснаго; и случается, что таковый, когда вкушаетъ яства, 
которыя ему нравятся, до того побѣждается ихъ пріятнымъ 
вкусомъ, что удерживаетъ снѣдь во рту, долго жуетъ ее, и, 
по причинѣ пріятнаго вкуса, не рѣшается проглотить ее. 
Это называется по гречески—Хсирадуіа гортанобѣсіс. Иного 
опять боретъ многояденіе, и онъ не желаетъ хорошихъ снѣ­
дей, и не заботится о вкусѣ ихъ; но хороши ли онѣ, или 
нѣтъ, онъ хочетъ только ѣсть и не разбираетъ, каковы онѣ; 
онъ заботится только о томъ, чтобы наполнить чрево свое; 
это называется /аат(н,ыа()/ш—чревобѣсіех). Есть иной видъ 
чревоугодія, кода монахъ вкушаетъ пищи раньше установлен­
наго часа, и при этомъ дѣлаетъ это тайно отъ другихъ; 
тогда это называется тайнояденіе (Ха&(>о(рауіа)‘* 2). Всѣ эти 
три вида чревоугодія свидѣтельствуютъ о томъ, что чело­
вѣкъ принимаетъ пищу въ данномъ случаѣ не ради 
„потребности", а преимущественно для „услажденія", для 
удовлетворенія чувству предосудительнаго сластолюбія. 
Этимъ, собственно, и характеризуется чревоугодіе — какъ 
страсть, которая создается на неправильномъ отношеніи 
нашей психической стороны къ вопросу удовлетворенія себя 
пищей3). Вопросъ этотъ является, опредѣляющимъ самую 
страсть: правильное его разрѣшеніе ограждаетъ человѣка 
отъ чревоугодія, превратное — вводитъ въ самую страсть. 
Нища, но условіямъ жизни, является необходимой для че­
ловѣка4). Конечно и безъ удовольствія въ этомъ актѣ обой­
тись нельзя, такъ какъ воздержаніе и постъ содѣйствуютъ 
тому, что даже насыщеніе хлѣбомъ кажется блаженствомъ 5 6). 
Но такъ какъ родъ и количество пищи каждаго является 
дѣломъ въ значительной степени субъективнымъ, то отъ 
воли человѣка зависитъ установить нормальное, правильное 
отношеніе къ акту пріема пищи, и сдѣлать себя свободнымъ 
и независимымъ отъ сластолюбія по отношенію къ пищѣ0). 
Ъсть по потребности и ѣсть для услажденія вкуса, дѣло

г ) Тамъ же.
2) Ис. Сир. 75 сл 373.
3) См. 1н. Кас. Соб. V, 11.
4) Доброт. II, 579, 69; Е. Ѳ. Толк. на п. ІІаст. (I Тим. IV, 3) 330.
5) Евагр. м. Доброт. I, 571, 7.
6) Е. Ѳ. предш. цит.



—  99 —

одинаковое, а грѣхъ заключается въ намѣреніих). Важно 
поэтому опредѣлить: является ли чувство удовольствія, свя­
занное съ процессомъ вкушенія пищи, вопросомъ второсте­
пенной важности, или же оно выступаетъ на первый планъ 
и рѣшительно овладѣваетъ вниманіемъ человѣка. Въ страсти 
чревоугодія это удовольствіе п выступаетъ на первое мѣсто. 
Поэтому, говоритъ св. Василій Великій, страсть чревоугодія 
обыкновенно обнаруживаетъ свою силу не во множествѣ 
яствъ, но въ пожеланіи и маломъ вкушеніи съ чувствомъ 
удовольствія1 2). Такимъ образомъ, виновнымъ въ страсти 
чревоугодія является не самый естественный актъ питанія 
себя пищей, а виновна воля человѣка, допускающая духъ 
до грѣховнаго порабощенія плоти въ его служеніи удо­
вольствіямъ. И самая страсть эта, по справедливости, у 
отцовъ-аскетовъ опредѣляется, какъ болѣзнь развращенной 
воли3).

Послѣдствіемъ этого является то, что душа, эта, по выра­
женію св. отцовъ — „госпожа тѣла“, изъ-за чувственныхъ 
удовольствій становится рабою его, а самое „услажденіе 
тѣла дѣлается пагубнымъ душѣ“ 4), такъ какъ послѣдняя, 
обремененная худымъ навыкомъ тѣла, дѣлается безплодной5). 
Все что составляетъ духовную жизнь человѣка, постепенно 
ослабляется содержимымъ ядомъ чревоугодія. Состояніе 
грѣховнаго порабощенія духа плоти носитъ уже въ себѣ 
самомъ залогъ (сѣмя) духовной смерти—совершенной не­
чувствительности души; и чрево является источникомъ всѣхъ 
золъ6). Чрево, пресыщенное пищею, порождаетъ сѣмя сладо­
страстія, и духъ, подавляемый тяжестью пресыщенія, не 
можетъ имѣть разсудительности7), такъ какъ тотъ, кто пи­
таетъ плоть тѣла своего, тотъ питаетъ злыя похоти, и срам­
ные помыслы не оскудѣютъ отъ него8). Чрезъ утучненіе 
плоти своей человѣкъ создаетъ удобную почву и дѣлаетъ

1) Авра Дороо. 15, 172.
2) V* т. его Твор. 40 стр. изд. 1901 г.
3) Ін. Кас. Соб. 12, 2; ср. Ис. Снр. Доброт. II, 738, 243.
4) Аііт. Вел. 1, Доброт. 82, 101.
Г)) Ефр. Сир. Доброт. II, 382, 47.
°) Григоріи Богосл. I т. его соч. 143 стр.; 1889 г.. 3 изд.
7) Ін. Кас. V, 6; ср. Ефр. Сир. Добр. И, 379, 21, 26.
8) Ефр. Сир. Добр. II, 383, 52; Нил. Син. Добр. И, 232, 34; Ис. Снр. 

Добр. II, 674, 94.
7



-  100 —

чревоугодіе „матерію4' родительницею для многихъ другихъ 
страстей х). Умъ человѣка, преданнаго этой страсти, дѣлается 
грубымъ2); разумъ, подчиняясь чувственности, съ которой 
„нѣкако срастворена сила грѣха44, теряетъ свое владычествен- 
ное положеніе, и уже „не властвуетъ44 3) въ душѣ. Чрезъ 
слабость силъ духовныхт> умъ приходитъ въ глубокій сонъ 4), 
сердце становится безчувственнымъб), вся душа дѣлается 
плѣнницей и заключается въ темницу тѣла, изъ которой 
опа, желая прійти въ свободу духа, взываетъ,—уповая на 
щедроты Спасителя своего: „Господи Іисусе Хрцсте, Сыне 
Божій, припадаю къ Тебѣ и умоляю: воззри на меня и по­
милуй меня; изведи меня изъ темницы беззаконій, и да воз­
сіяетъ лучъ свѣта въ моемъ разумѣ, потому что слушаюсь 
бѣсовъ, которые сластолюбіемъ уловляютъ меня въ поги­
бель44 6). Таково чревоугодіе но своимъ послѣдствіямъ. Болѣе 
гибельнымъ оно становится для души въ соединеніи съ 
другою плотскою страстію, именуемой блудомъ, сродною съ 
первой какъ по своему источнику, такъ и потому, что онѣ 
всегда вмѣстѣ обуреваютъ человѣка7). „Чревоугодію паче 
всего сродственно сладострастное движеніе, говоритъ преп. 
Нилъ Синайскій, и сама природа, желая показать сродство 
сихъ страстей, орудіями соитія назначила мѣсто подъ чре­
вомъ, сею близостію означая тѣсную ихъ связь44 8). Сила 
обѣихъ этихъ страстей объясняется тѣмъ, что онѣ происхо­
дятъ изъ естественныхъ, хотя и извращенныхъ потребностей 
человѣка.

Началомъ блуда, „матерію блудной похотливости44, „дверью44, 
черезъ которую смѣло и бодро входитъ блудная страсть, по 
мнѣнію отцовъ-аскетовъ, является чревоугодіе9). Сладо­
страстіе, рождающееся отъ пресыщенія какою либо пищею, 
производитъ „похотное жженіе44, привычка, создающаяся въ

х) Ін. Лѣстп. 14, 36; Нил. Син. Добр. И, 232, 41; Ис. Сир. 75, 370.
2) Ефр. Сир. Добр. 379, 26; Нил. Син. тамъ же, 230, 13; 381, 41.
3) Маке. Псп. Добр. III, 255, 107.
4) ІІпл. Син. Добр. 230, 19
5) Ефр. Сир. IV т. 91.
6) Ефр. Сир. IV т. 21.
7) Ін. Лѣств. 14, 26—27. 
н) Доброт. II, 233, 42.
9) Доброт. II, 233, 1; 17, 12; Ін. Лѣстп. 14, 5; 36.



—  101 —

чревоугодіи, рождаетъ „ненасытность44, „пресыщеніе—нечи­
стоту44 и вся вообще страсть является основаніемъ для 
дурного навыка въ блудѣА). Внѣшнимъ поводомъ къ воз­
никновенію этой страсти часто являются „свиданія съ жен­
щинами44 2), одинъ взоръ женщины для человѣческой слабой 
воли является „ядовитой стрѣлой14,—смѣлое обращеніе съ 
женскимъ поломъ легко уловляетъ всякаго въ страсть 
блуда8). Эти и многія другія внѣшнія искушенія чрезъ 
слабость нашей воли вліяютъ на образованіе грѣховныхъ 
представленій и затѣмъ вводятъ человѣка въ самую страсть4). 
Иногда образованію страсти блуда предшествуютъ другіе 
поводы чисто внутренніе, зависящіе отъ нашего духовнаго 
нерадѣнія, невниманія, пользуясь которымъ врагъ (діаволъ) 
воровски прокрадывается внутрь души, и, насаждая въ ней 
представленія блуда,возбуждаетъ „возгорѣніе страсти44 5). Самое 
грѣховное (страстное) настроеніе возникаетъ обычнымъ пу­
темъ развитія помысловъ, которые, когда наша воля под­
дается искушеніямъ этого внутренняго врага, переходятъ 
во внѣ, обнаруживаясь въ нечистыхъ поступкахъ. Св. Іоаннъ 
Лѣствичникъ такъ изображаетъ намъ картину насажденія 
въ ласъ страсти блуда на почвѣ пресыщенія чрева. По пре­
сыщеніи нашемъ, нечистый духъ, присѣдѣвшій нашему же­
лудку, отходя отъ сытаго чрева, посылаетъ на насъ духа 
блуднаго; онъ возвѣщаетъ ему, въ какомъ состояніи мы 
остались, и говоритъ: „иди, возмути такого то: чрево его 
пресыщено, и потому ты немного будешь трудиться44. Сей, 
пришедши, улыбается и, связавъ намъ руки и ноги сномъ, 
уже все, что хочетъ, дѣлаетъ съ нами, оскверняя душу 
мерзкими мечтаніями и тѣло истеченіями6). Другую картину 
образованія этой страсти видимъ у Исаака Сирина. Сначала 
помыслъ, говоритъ сей св. отецъ, влечетъ человѣка къ не­
воздержанію въ пищѣ, а по впаденіи въ нарушеніе воздер-

Ц Іц. Іѵас. кн. V, 6; Григорій Нал. Добр. V, 269, 26; Ис. Сир. Добр. 
И, 674, Ін. Лѣств. 14, 36.

2) Дсбр. II, 233, 2.
3) Тамъ же, гл. 14, 17.
4) Ефр. Сир. III, 172; Добр. II, 382, 49—50, 54; Ѳеод. Студ. Добр. IV,

100, 3.

Ѳеод. Студ. тамъ же 
6) Сл. 14, 26—27.



—  102

жанія своего, человѣкъ поползается въ неумѣренность и 
распутство. Сначала одолѣваетъ желаніемъ (лучше сказать, 
маловажнымъ представляется это въ глазахъ его) посмотрѣть 
на наготу своего тѣла, или на другую какую красоту чле­
новъ своихъ, когда снимаетъ съ себя одежды свои, или 
когда выходитъ одинъ для тѣлесной потребности, или въ 
водѣ, и разслабить чувства свои, или смѣло положить руку 
подъ одежды свои и начнетъ осязать тѣло свое, а потомъ 
возстаетъ въ немъ уже и прочее одно за другимъ 1). Бываетъ 
и такъ, что многоискусный діаволъ, если кто не внимаетъ 
себѣ, быстро нападаетъ, воровски подкрадывается внутрь и 
уязвляетъ души наши стрѣлою злобы своея, увлекая очи 
на красивыя лица юныхъ (разумѣется мужчинъ) и сладкими 
улыбками въ тѣхъ и другихъ возбуждая возгорѣніе страсти. 
Когда же успѣетъ онъ обольстить и склонить къ нечистой 
любви, тогда покушается и того, къ кому у него страсть, 
пристрастить и любострастно расположить къ нему; потомъ 
пойдутъ взаимныя даянія и воздаянія воззрѣній и обозрѣній, 
душевныя изліянія и сладострастныя горѣнія: а, наконецъ, 
если не особая Божія помощь,—тамъ пагуба: содомское сго- 
рѣніе и гоморское потребленіе2).

Сообразно неодинаковымъ проявленіямъ блуда во внѣ, 
преп. Іоаннъ Кассіанъ различаетъ три рода блудной страсти: 
первый совершается чрезъ смѣшеніе обоего пола; второй 
производится безъ смѣшенія съ женщиною, за который отъ 
Господа былъ пораженъ Онанъ, т.-е. онанизмъ; третій (родъ) 
производится умомъ и сердцемъ, о которомъ Господь въ 
Евангеліи говоритъ: кто смотритъ на женщину съ вожде­
лѣніемъ, уяхе прелюбодѣйствовалъ съ нею въ сердцѣ своемъ 
(Мтѳ. У, 2 8 )3). Преподобный Нилъ Синайскій, обобщая всѣ 
существующіе виды блуда, объединяетъ ихъ въ двухъ на­
званіяхъ—„блудъ тѣлесный и блудъ духовный"4). Духовный 
блудъ, по мысли Макарія Великаго, есть внутреннее усла- 
жденіе нечистымъ огнемъ, непотребно воспламененнымъ въ 
сердцѣ,—а когда зло найдетъ себѣ пищу,—то это есть блудъ

!) Сл. 75, $73; ср. Ѳеод. Студ. Доброт. IV, 593, 2.
2) Ѳеод. Студ. Доброт. IV, 100, 3.
3) Соб. V, II.
Г Доброт. II, 236, 24.



—  103

явный г ) ; и хотя бы человѣкъ видимо соблюлъ тѣло свое 
отъ растлѣнія блудомъ, но, при внутреннемъ любодѣйствѣ 
и блудѣ въ помыслахъ, онъ дѣлается любодѣемъ предъ 
Богомъ и тогда и дѣвственное тѣло не принесетъ пользы2).

Нравственному вмѣненію блудъ и чревоугодіе подлежатъ 
не какъ естественныя отправленія организма3) (ибо „не 
пища—зло, а чревоугодіе, не дѣторожденіе,—но блудъ"), а 
какъ психическія состоянія паденія, именно постольку, по­
скольку блудный и чревоугодный помыслъ срастворяется съ 
нашимъ духомъ, поскольку наша душа сочетавается съ 
обольстительнымъ въ ней отпечатлѣніемъ4). Дѣлая замѣ­
чаніе о суіадострастіи глазъ, Іисусъ Христосъ, говоритъ 
преп. Іоаннъ Кассіанъ, не столько ихъ обличаетъ, сколько 
то внутреннее чувство, которое худо пользуется услугою ихъ, 
сердце больное и уязвленное стрѣлою нохотѣнія5). И грѣ­
ховность этой страсти въ существѣ дѣла состоитъ собственно 
въ перенесеніи нашей волей-центра тяжести духовной жизни 
тіа плоть, и предпочтеніи интересовъ плоти интересамъ 
духа. Послѣдствіемъ этого ненормальнаго явленія есте­
ственно бываетъ существенный вредъ душ ѣ6). Этой страстью 
особенно уничтожается чистота тѣла и души; теряется не­
винность; плоть, противясь внушеніямъ души, подчиняетъ 
себѣ своего, правителя—духъ; а какъ нечистый тѣломъ— 
человѣкъ не узритъ Бога7}, ибо оскверненіе тѣла чрезъ 
блудъ, „растлѣніе храма тѣла“,—есть нечистота и сердцу8), 
и безтѣлесному уму, который отъ тѣла оскверняется и по­
мрачается 9).

Итакъ, въ страстяхъ плотскаго характера человѣкъ свою 
естественную потребность сознательно и свободно обращаетъ 
въ поводъ и источникъ самоуслажденія, простирая ее до 
полнаго извращенія и полнаго преобладанія надъ прочими

г) Бес. 15, 48.
-) Тамъ же 26, 13.
3) Маке. Исп. Доброт. III, 196, 4.
4) Пилъ Си и. I т. 247—8.
5) Кіі. 6, 12.
«) Соб. Ѵ\ 14.
") Тамъ же, кіі. 6, 2; 15; 16.
Э Ефр. Сир. Доброт. И, 383, 63.
■') 1н. Лѣсти. 14, 28; 15, 51; ср. 1 и- Кас. кн. VI, 12.



—  104 —

сторонами своей природы, т.-е. руководится началами гру­
баго эгоизма и извращеннаго самолюбія 1). Что ни сотворилъ 
Богъ, все сотворилъ прекрасно и соразмѣрно. Если же про­
извольно увлекаемся чувственнымъ, и предаемся или яденію 
или питію въ превосходящемъ мѣру количествѣ, или сбли­
женію съ женщинами, смотрѣпію на нихъ и бесѣдѣ» о нихъ,— 
чѣмъ воспламеняется и быстро распространяется въ тѣлѣ» 
огонь похотѣнія,—то естественно кроткое движеніе въ тѣлѣ 
измѣ.няемъ въ свирѣпое и неукротимое, этими прибавле­
ніями къ естеству по побужденіямъ воли своей2). Оче­
видно, обѣ тѣлесныя страсти составляютъ „болѣзнь развра­
щенной воли".

Сергіевъ Посадъ, 
Московская Дух. Академія.

Іеромонахъ Николай.

г а т а Т і Т і і

*) Маке Исп. Доброт. 111, 205, 56—57. 
2) Ис. Спр. Доброт. II, 738, 243.



Мысли мірянина о современномъ исполненіи 
церковныхъ службъ*).

II. К акъ  т е п е р ь  Б о г у  м ол ятся .

Приступая теперь къ самому предмету моей статьи, я из­
бираю эпиграфомъ для нея изреченія псалмопѣвца: „Рев­
ность дому Твоего снѣсть м я“ (ІІсал. 68, стих. 10).

Въ виду того, что я, какъ мірянинъ, будничныя богослу­
женія посѣщаю рѣдко, я ихъ совсѣмъ касаться не буду. 
Я начну прямо съ описанія праздничнаго богослуженія, 
такъ какъ въ праздники каждый истинно-православный рус­
скій человѣкъ, преимущественно старается отрѣшиться отъ 
житейской суеты и вознести свои мысли въ горняя; удовле­
твореніе этому стремленію возможно только въ храмѣ, при 
лицезрѣніи красотъ нашего православнаго богослуженія, 
которое, совершаясь „благообразно и по чину“, располагаетъ 
молящагося къ созерцанію прославляемаго событія, и тѣмъ 
доставляетъ высокое духовное наслажденіе.

Предъ воскресными и праздничными днями, какъ извѣстно, 
должна совершаться сначала малая вечерня, предшествуемая 
девятымъ часомт>, и сопровождаемая малымъ повечеріемъ, 
а послѣ нея съ Ѳоминой недѣли по 14 Сентября включи­
тельно совершается всенощное бдѣніе, съ 14-го же Сентября 
до Ѳоминой недѣли—утреня; оба эти богослуженія состоятъ 
изъ соединенія вечерни и утрени, умножаясь литіею, благо­
словеніемъ хлѣбовъ и поліелеемъ, въ силу чего отличается 
продолжительностію и торжественностію.

Что же мы видимъ на самомъ дѣлѣ? — Малая вечерня 
почти нигдѣ, кромѣ монастырей, теперь уже не совершается;

') Продолженіе.— См. „Г.- Ц .а м. Сент., стр. 77— 93.



—  106 —

на всенощномъ бдѣніи, или на утрени, священникъ не ка­
дитъ сначала (молча) внутри алтаря престолъ и жертвен­
никъ, а прямо возглашаетъ: „Слава Святѣй", и затѣмъ уже 
начинаетъ кадить; священникъ самъ не поетъ, стоя предъ 
престоломъ: „пріидите поклонимся", а ноютъ эти призыванія 
къ молитвѣ клирики, священникъ тѣмъ временемъ продол­
жаетъ кадить иконостасъ, такъ что, когда настанетъ время 
пѣнія псалма: „Благослови душе моя Господа", кажденіе ико­
ностаса уже оканчивается, и потому торжественное пѣніе 
псалма, изображающаго величественную картину сотворенія 
міра, сокращается до неузнаваемости; пѣніе ограничивается 
нѣсколькими стихами его. Затѣмъ „аллилуія" , и великая 
ектенія; сокращенію псалма и уменьшенію торжественности, 
способствуетъ еще установившійся почти повсемѣстно (кромѣ 
монастырей) обычай кадить одинъ иконостасъ; священники 
въ большинствѣ случаевъ по храму не ходятъ; отъ этого 
выражаемая кажденіемъ мысль, что предъ сотвореніемъ міра 
Духъ Божій носился надъ водами, значительно тускнѣетъ 
въ созерцаніи молящагося.

Послѣ великой ектеніи—„Блаженъ мужъи поется въ коли­
чествѣ не больше двухъ или трехъ стиховъ; затѣмъ малая 
ектенія и „Господи воззвахъ“ со стихами, на которыхъ нужно 
пѣть положенныя стихиры предъ воскресными и нѣкото­
рыми праздничными днями на 10, а предъ другими на 8; 
на самомъ же дѣлѣ бываетъ такъ, что молящіеся слышатъ 
только одну первую стихиру, которая при томъ не поется, а 
читается не всегда даже хорошо грамотнымъ псаломщикомъ 
(а такіе есть), или же любителемъ-старикомъ, чтенія котораго 
разобрать невозможно. Затѣмъ—богородиченъ и входъ; если 
есть пареміи, то онѣ во многихъ церквахъ пропускаются, 
или же вмѣсто трехъ читается одна: затѣмъ сугубая ектенія, 
„Сподоби Господи“ (сокращенно), просительная ектенія; литія 
и благословеніе хлѣбовъ въ воскресные дни совсѣмъ про­
пускаются, кромѣ двунадесятыхъ и среднихъ праздниковъ 
(1 Октября, 6 Декабря, 29 Іюня, 29 Августа), стихиры на 
стиховнѣ или. читаются по одной, или же пропускаются 
вовсе, затѣмъ: „Ныть отпущаеши", „Богородице, Дѣво, радуйся" 
(очень часто одинъ разъ), псаломъ 33 иногда совсѣмъ про­
пускается, а если нѣтъ, то нигдѣ не произносится до „Не 
лишатся всякаго блага", йотомъ отпускъ и начало утрени,



— 107

(„Слава въ вышнихъ Богу* и т. д.); изъ шестопсалмія большею 
частію читаются только первые три псалма, рѣдко 4, а иногда 
даже 2; послѣ великой ектеніи дьяконъ или священникъ 
возглашаетъ „Богъ Господь*  со стихами такъ скоро, что пока 
на клиросѣ проноютъ „Богъ Господь" только одинъ разъ, 
дьякона или священника уже нѣтъ на амвонѣ; праздничный 
тропарь поется одинъ разъ; богородиченъ въ воскресные 
дни пропускается; изъ каждой каѳизмы читается по одному 
псалму, и притомъ до половины, иногда даже нѣсколько 
строкъ; затѣмъ малая ектенія и чтецъ прекращаетъ чтеніе, 
иногда даже не на концѣ стиха, а гдѣ придется... (напр.: 
„Возлюблю Тя, Господи, крѣпосте моя, Господь утвержденіе мое 
и прибѣжище мое, избавитель мои, Богъ мой, помощникъ мой 
и уповаю на Него, защититель мой и рогъ*...; дьяконъ: „Паки 
и паки миромъ Господу помолимся*.

Сѣдальны но каѳизмахъ, даже въ дванадесятые праздники 
пропускаются; послѣ этого—поліелей, при пѣніи котораго 
немедленно совершается кажденіе; а между тѣмъ священ­
ника» долженъ начинать кажденіе внѣ алтаря, только тогда, 
когда запоютъ: „Благословенъ еси Господи*; самое кажденіе 
совершается только въ алтарѣ и предъ иконостасомъ, а 
храмъ не наполняется кадильнымъ ѳиміамомъ; изъ воскрес­
ныхъ тропарей поются только два: „Ангельскій Соборъ уди- 
вися* и „Почто міра съ милостивыми слезами“, (иногда даже 
одинъ первый); затѣмъ—„Слава: поклонимся Отцу* и „Пынѣ: 
Жизнодавца рооісдиіи“ ипакои и степенны пропускаются 
иногда даже въ дванадесятые праздники, когда положено 
пѣтт» степенну 4 гласа, антифонъ 2-й „Отъ юности моея*. 
Послѣ чтенія Евангелія псаломъ 50, и слѣдующая за нимъ 
стихира, въ дванадесятые праздники почти всегда пропу­
скаются; каноны, въ которыхъ преимущественно прославля­
ются событія наступившаго праздника, сокращаются просто 
до неприличія; такъ напр.: ирмосы перваго канона поются 
по одному разу, и тропари читаются только по одному пер­
вому изъ каждой пѣсни; второй же канонъ, или канонъ 
Богородицѣ (если есть) не только пропускаются, но даже 
ирмосы этихъ каноновъ совсѣмъ не поются; катавасіи не 
бываетъ. Кромѣ того, даже въ первомъ канонѣ, въ 3, 6 и 9 пѣ­
сняхъ, тропари не читаются вовсе, а прямо послѣ ирмоса 
данныхъ пѣсенъ произносится малая ектенія. На 9 пѣснѣ



—  108

изъ шести стиховъ „ Честнѣйшую Херувимъ* поются обыкно­
венно первый и послѣдній: экзапостиларій и свѣтилыіы
пропускаются; ѵНсс хвалитѣхъ *  такъ-же, какъ и на Господи 
воззвахъ, не поется, а читается только первая стихира, и 
затѣмъ „Славословіе в е л и к о е послѣ котораго воскресный, 
или праздничный тропарь, нерѣдко также пропускаются; 
затѣмъ сугубая и просительная ектенія и отпускъ, а въ это 
время чтецъ „тайно* (сомнительно!) читаетъ первый часъ; 
послѣ отпуска утрени, онъ уже возглашаетъ громко: „ Окле- 
ветающаго тай искренняго своего“ или „воутргя избивахъ*, а 
иногда идетъ еще дальше и произноситъ: „Самъ Господи 
пргими наша въ часъ ссй молитвы* , затѣмъ едва только свя­
щенникъ, выйдя изъ алтаря, произнесетъ „Христе свѣте 
истинный!., какъ въ это время клирики запоютъ: „Возбранной 
воеводѣ*, и окончательный отпускъ. Таковъ въ громадномъ 
большинствѣ составъ совершаемыхъ теперь всенощныхъ 
бдѣній или утреній въ селахъ, мѣстечкахъ и преимуще­
ственно въ городахъ выше начисленныхъ мною губерній.

Литургія, въ общемъ, мало удобна для сокращенія, но 
тѣмъ не менѣе и въ ней многое совершается не по уставу; 
укажемъ напр., что послѣ великой ектеніи изъ перваго 
псалма (102) нерѣдко поется только послѣдній стихъ: „На 
всякомъ мѣстѣ владычества Его*, а второй псаломъ ( 145) 

„Хвали дуіие моя Господа* всегда пропускается, и послѣ 
малой ектеніи непосредственно поется „Единородный Сыпе*; 
послѣ великой ектеніи дьяконъ не переходитъ къ мѣстной 
иконѣ Спасителя, гдѣ онъ долженъ стоять пока не про- 
поется первый псаломъ; точно также послѣ малой ектеніи, 
слѣдующей за упомянутымъ псалмомъ, не переходитъ къ 
мѣстной иконѣ Богоматери, гдѣ онъ долженъ стоять до 
конца пѣсни: „Единородный Сыне*; дьяконъ все время
остается на амвонѣ, на который впрочемъ иногда и совсѣмъ 
не восходитъ, а произноситъ ектенію предъ царскими вра­
тами; послѣ малаго входа полагающіеся тропари и кондаки, 
обычно, не произносятся, или же произносится только одинъ, 
который при первыхъ же словахъ прерывается дьякономъ, 
призывающимъ: „Господи, спаси благочестивые и усльиии ны*, 
а если дьякона нѣтъ, то священникъ въ алтарѣ, въ боль­
шинствѣ случаевъ, прерываетъ произношеніе тропаря возгла­
сомъ: „Яко святъ еси!*



—  109 —

Особенно глубоко приходится скорбѣть, когда видишь, 
какъ совершается богослуженіе въ дванадесятые праздники, 
прнмуіцественно въ такіе, какъ Рождество Христово, Бого­
явленіе, Входъ Господень въ Іерусалимъ, Сошествіе Св. Духа; 
помимо общихъ сокращеній, указанныхъ выше на вечернѣ 
и утренѣ, особенно тяжело переносить сокращеніе пророче- 
ствснныхъ паремій (на вечерняхъ наканунѣ 25 Декабря и 
О Января), изображающихъ празднованіе новозавѣтнаго со­
бытія; но еще болѣе въ эти торжественные дни тяжело бы­
ваетъ не слышать стихиръ на „Господи воззвахъ, на литіи, 
на стиховнѣ и на хвалитѣхъ11; во всѣхъ этихъ случаяхъ, 
поется, или чаще читается только одна первая стихира, а 
между тѣмъ въ этихъ-то стихирахъ преимущественно выра­
жается смыслъ и значеніе празднуемаго событія; литія въ 
эти дни, правда, совершается, но послѣ нея предъ благо­
словеніемъ хлѣбовъ и на „Богъ Господь“ праздничный тро­
парь поется одинъ разъ; праздничные сѣдальны послѣ'почти 
нечитаемыхъ каѳизмъ пропускаются, величаніе нерѣдко 
поется одинъ разъ, и не священникомъ посреди храма, предъ 
праздничною иконою, а на клиросѣ: избранный псаломъ 
пропускается, а по уставу священникъ, пропѣвъ величаніе, 
долженъ кадить алтарь, храмъ и народъ, на клиросѣ же въ 
это время между стихами изъ избраннаго псалма повто­
ряется величаніе до тѣхъ поръ, пока не окончится кажденіе 
всего храма (а не одного иконостаса) и народа: затѣмъ свя­
щенникъ ноетъ аллилуія, и, еще разъ уже окончательно, 
повторяетъ величаніе. Ничего подобнаго мы не видимъ; 
антифонъ „Отъ юности мося“ правда въ большинствѣ слу­
чаевъ не пропускается, но за то стихира послѣ 50 псалма 
предъ началомъ канона пропускается постоянно.

О пѣніи канона не хочется даже и говорить; на всѣхъ 
почти не только дванадесятыхъ праздникахъ (за исключе­
ніемъ Воздвиженія, Срѣтенія, Благовѣщенія и Вербнаго), но 
даже и на среднихъ (29 Іюня, 29 Августа, 6 Декабря), по­
лагается по два канона, причемъ ирмосы каждаго канона 
поются по дважды, и послѣ каждой пѣсни полагается ка­
тавасія (повтореніе ирмосовъ) по одному разу, отъ каждой 
пѣсни обоихъ катіоновъ; ничего подобнаго въ дѣйствитель­
ности нѣтъ. Для примѣра приведемъ, какъ поется канонъ,— 
положимъ на Рождество; клирики: „Христосъ роэюдаетсяи



110  —

однажды, чтецъ: „Слава тебѣ Боэюе нашъ, слава тебѣ! . .—  

„Истлѣвша преступленіемъ по Божію о б р а з у клирики: 
„Прежде вѣкъ отъ Отра рожденному*-, едва чтецъ успѣетъ 
произнести: „Иже дуновеніемъ причащся*, какъ дьяконъ уже 
произноситъ малую ектенію, и т. д. въ этомъ же родѣ. Ни 
сѣдальна, ни кондака, конечно не поютъ, объ икосѣ и по­
мину нѣтъ; второй канонъ и даже ирмосы его „Спасе люди 
чудодѣйствуяй владыка*; „Обитая Іона въ преисподнихъ мор­
скихъ* (первый и шестой) и проч. не поются нигдѣ; если 
уже необходимо сокращать каноны, то не до такой же (воз­
мущающей молитвенное настроеніе богомольца) степени.

На литургіи дванадесятаго праздника, положимъ напр. 
Богоявленія;—1-й антифонъ: „Воисходіъ Израилевѣ отъ Е гип­
та*.— „Молитвами Богородицы Спасе спаси насъ!“ „Слава и 
Нынѣ"—„Молитвами Богородицы*..., 2-й антифонъ: „Возлю- 
бихъ, яко услышитъ Господь гласъ моленія моего*, „Спаси ны 
Сине Боэюій, во Іорданѣ крестивыйся*.— „Слава и Нынѣ"—
„Единородный Сыие!“...—3-й антифонъ: „Исповѣдайтеся Госпо- 
деви, яко благъ, яко въ вѣкъ милость Его*— „Во Іорданѣ крегцаю- 
щуся Тебѣ Господи!*— Сейчасъ же входъ; у царскихъ вратъ 
вході-іый стихъ: „ Благословенъ грядый во имя Господне!*... 
очень часто произносится причетникомъ на клиросѣ; потомъ 
тропаря кондака нѣтъ; „Яко святъ еси и ели цы во Христа 
крестистеся!*

Итакъ вообще—изъ торжественной службы въ дванадесятые 
праздники молящійся слышитъ только одни общія молитвы 
(псалмы, ектеніи), какъ принято ихъ называть неизмѣняемыя, 
а торжественныхъ пѣснопѣній, составляющихъ принадлеж­
ность праздничной службы и возводящихъ слушателя къ 
созерцанію великихъ событій (Р. X., Богоявленіе, Сошествіе 
Св. Духа и проч.) такъ называемыхъ измѣняемыхъ, мы совсѣмъ 
не слышимъ; благолѣпная праздничная служба принимаетъ 
обыденный, будничный, характеръ; она не только не возбу­
ждаетъ молитвеннаго настроенія, не окрыляетъ мысли моля­
щагося, не возводитъ его къ созерцанію прославляемаго 
событія; но наоборотъ, она даже какъ будто подавляетъ и 
угнетаетъ его, нерѣдко даже вызываетъ съ его стороны 
раздраженіе и осужденіе.

Въ самомъ дѣлѣ, не грустно ли не слышать въ храмѣ 
такихъ дивныхъ, содержательныхъ пѣснопѣній на Рождество



—  111 —

Христово: „Средостѣніе градеэюа разрушися, пламенное оружіе 
плещи даетъ, Херувимъ отступаетъ отъ древа о/сизнии (какъ бы 
уже не охраняетъ входа въ рай, а вслѣдствіе этого) и 
азъ (самое драгоцѣнное) райскія пищи причащаюся“. (Сти­
хира 1-я на Господи воззвахъ).—„Днесь Богъ па землю пріидеи 
(наоборотъ), а человѣкъ па небеса взыде“, т.-е. снисшедшій на 
землю Сынъ Божій какъ бы уступаетъ человѣку свое мѣсто 
на небѣ; какая бездна благодати Бога къ человѣку, и сколько 
должно быть безконечной благодарности человѣка къ Богу 
(2-я стихира на литіи).—„Веліе и преславное чудо совершися 
днесь; дѣва рооюдаетъ, и (между тѣмъ) утроба не истлѣваетъ*. 
(1-я стихира на стиховнѣ). Или на Богоявленіе: „Да Іордан- 
стѣй рѣцѣ видѣвъ Тя Іоаннъ къ себѣ грядуща глаголагае: „ Что 
къ рабу пришелъ еси грѣха пс имый Господи? во имя же чіе 
Тя крещу?и (Стихира 1-я на стиховнѣ). Или на Благовѣщеніе: 
„Посланъ бысть съ пебесе Гавріилъ Архангелъ, возвѣстите дѣвѣ 
зачатіе и пришсдъ въ Назаретъ, чудеси удивлялся... Что убо 
стою и не глаголю дѣвѣ?и и ироч. Неужели Козьма Маіумскій, 
Ѳедоръ Студитъ, Іоаннъ Дамаскинъ, Анатолій, Германъ, 
Византій, Іоаннъ монахъ и другіе вдохновленные творцы, 
украсившіе праздничное богослуженіе нашей святой Пра­
вославной Церкви такою высокою, духовною поэзіею, тру­
дились только для того, чтобы черезъ девять вѣковъ испол­
неніе твореній ихъ зависѣло отъ произвола нерѣдко без­
грамотныхъ, современныхъ псаломщиковъ, за которыми, къ 
сожалѣнію, нѣтъ надлежащаго надзора?!. Намъ, православ­
нымъ христіанамъ, крайне стыдно предъ нашею бездуховною 
(въ большинствѣ) интеллигенціей), которая до сихъ норъ 
искренно восторгается твореніями Софокловъ, Эскиловъ, 
Анакреоновъ, Пиндаровъ и ироч., восторгается потому только, 
что эти писатели умѣли хорошо изображать нерѣдко низ­
менныя человѣческія страстрк—Мы не цѣнимъ истинной и 
высокой поэзіи, заключающейся въ нашихъ богослужебныхъ 
книгахъ.

III. К акъ подобало-*бы  м олиться  въ В ел и к о м ъ  Ц о ст у  и во
С вятую  П а с х у .

Но больше всего грустно и больно видѣть сокращеніе ве­
ликопостнаго, и въ особенности страстнаго и пасхальнаго



—  112 —

богослуженія; какое безотрадное впечатлѣніе производитъ на 
сердце истиннаго православнаго христіанина полное игнори­
рованіе во многихъ церквахъ, напр., пѣснопѣній Страстной 
Седмицы!.. Въ православной церкви страданія Спасителя во­
споминаются съ такою силою, какъ ни въ одномъ вѣроиспо­
вѣданіи; событія, къ созерцанію которыхъ церковь старается 
возвести чадъ своихъ, такъ велики и торжественны, выра­
жены такъ рельефно и наглядно, и вмѣстѣ съ тѣмъ такъ 
страшно, что буквально не поддаются описанію; истинно пра­
вославнаго христіанина они переносятъ мыслію въ Іеруса­
лимъ, заставляютъ слѣдить за дѣятельностію нашего Иску­
пителя въ послѣдніе дни Его пребыванія въ Іерусалимѣ, 
возбуждаютъ „участвовать въ страданіяхъ Его, сообразуйся 
смерти Его. (Филишіис. 111, 10). Многіе православные люди, 
посѣщающіе богослуженіе Страстной Седмицы, въ субботу 
„искренно печалятся, что такого богослуженія иуо/сно ооісидать 
цѣлый годъ“, и въ такіе дни ни о чемъ другомъ не хочется 
и думать, какъ только о возлюбленномъ Спасителѣ пашемъ, 
Который, „нашего ради спасенія, грядетъ па страсупь воль­
ную“... Между тѣмъ что же мы видимъ?.. Но прежде ска­
жемъ нѣсколько словъ о великопостномъ служеніи вообще.

Чудныя пѣснопѣнія въ приготовительныя 4 недѣли предъ 
постомъ (Мытаря и Фарисея, Блуднаго сына, Мясопустная, 
и Сыропустная) на вечерняхъ и утреняхъ (см. выше) пропу­
скаются; въ особенности становится жаль неслышать пѣсно­
пѣній въ недѣлю мясопустную, изображающихъ картину 
страшнаго суда. „Книги разгнутся, явлена будутъ дѣянія че­
ловѣковъ, возшумитъ юдоль страшнымъ скрежетаніемъ плача 
и проч.и (2-я стихира на Господи воззвахъ). Увы мнѣ мрач­
ная душе, доколѣ отъ злыхъ не оупрѣваешися? Что не помы­
шлявши о страшномъ судѣ смерти? что не трепещеиіи? что 
отвѣщаеши? что отречеши? и проч.и (Стихир. на стиховн. во 
славу)—„О, каковый час\ тогда! рѣцѣ огненнѣй влекущей; что 
сотворимъ тогда во многихъ грѣсѣхъ повиниіи человѣцы?“ 
и ироч. (Стихир. на славу на Господи воззвахъ). Точно та­
кія же сильныя по изобразительности, и умилительныя пѣ­
снопѣнія положены въ недѣлю сырную.—Надо сказать, что 
въ сырное воскресенье, великая вечерня съ прокимномъ: 
., Не оупврати лица твоего отъ отрока твоего, яко скорблю 
очень часто совсѣмъ не совершается, въ особенности въ го-



113 —

родахъ и мѣстечкахъ; на вечернѣ въ этотъ день предстоящіе 
не лобызаютъ священныхъ изображеній Господа, Богоматери 
и святыхъ, послѣ чего не прощаются со священникомъ; по- 
лунощиица нерѣдко пропускается, въ особенности въ горо­
дахъ, на утрени троичные тропари и умилительные сѣдальны 
осмогласника и тріоди, нерѣдко, совсѣмъ пропускаются; на 
трипѣснцахъ пѣсни нигдѣ іі никогда не стихословятся; 
судьба кафизмъ и стихиръ на утрени и вечерни—обычная, 
описанная выше. На часахъ кафизмы или не читаются вовсе, 
или же читаются по одному псалму на каждомъ часѣ; по 
три псалма, присвоенные особо каждому часу, прочитываются 
полпостію; гроиари на часахъ: „Господи, иэ/се пресвятаго 
Твоего Д ух а * ,— „Иже въ шестый день же и часъ на крестѣ 
пригвождеи“ и проч., иногда, хотя рѣдко, произносятся не 
священникомъ предъ царскими вратами, а причетникомъ на 
клиросѣ, и безъ земныхъ поклоновъ; молитва св. Ефрема 
Сирина читается правда на всѣхъ часахъ, вечернѣ и утренѣ, 
но произносится только одинъ разъ, съ тремя земными по­
клонами; 12 малыхъ поклоновъ пропускаются; во второй 
разъ эта молитва, съ однимъ, земнымъ поклономъ не повто­
ряется; самыя прошенія молитвы произносятся такъ: когда 
священникъ окончитъ первое прошеніе: „Господи, Владыко 
живота люего“ и положитъ земной поклонъ, то еще не вставъ 
окончательно, такъ сказать попутно, начинаетъ второе про­
шеніе: „Дулъ же цѣломудрія“ и едва поднимется съ земли, 
ему нужно начинать уже третье прошеніе; земной же по­
клонъ при второмъ прошеніи, при такомъ порядкѣ, уже не 
можетъ быть положенъ; иногда священникъ совсѣмъ не 
встаетъ, а на колѣняхъ произноситъ всѣ три прошенія; на 
повечеріяхъ рядовый канонъ никогда не читается; „Господи 
силъ съ нами буди“, и послѣдующія пѣснопѣнія „Господи аще 
не дыхомъ“ очень часто не поются, а прочитываются, и при­
томъ съ сокращеніемъ на половину. Недавно я былъ свидѣ­
телемъ, какъ священникъ, съ академическимъ образованіемъ, 
полѣнился прочитать предъ царскими вратами: „Пресвятая 
Иогородице моли о пасъ грѣшныхъ“, а предоставилъ это при­
четнику, оставшись самъ въ алтарѣ.

Но вотъ четыредесятница окончилась, и въ пятницу на 
шестой недѣлѣ, на вечернѣ, мы благодаримъ нашего Иску­
пителя за то, что „душеполезную совершили четыредесятницу*

8ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



—  114 —

и просимъ „видѣть святую седмицу страсти Его“. На самомъ 
же дѣлѣ на вечернѣ поется только первая стихира „душе­
полезную*‘ (малая) и послѣдняя „душеполезнуюи (великая), 
пять стихиръ, изъ которыхъ двѣ повторяются, составленныя 
Львомъ Философомъ, и посвященныя исключительно самому 
великому чуду—воскрешенія четверо-дневнаго, смердящаго 
Лазаря, пропускаются всѣ до одной; въ недѣлю Ваій на ве­
чернѣ, утренѣ и литургійныхъ антифонахъ повторяется тоже, 
что сказано выше о дванадесятыхъ праздникахъ; вообще мы 
не слышимъ пѣснопѣній: „Пріидите вѣрніи, новый Израиль, 
иже отъ языкъ церковь* и проч. (Стихир. на Господи воз- 
звахъ)—„На херувимѣхъ сѣдяй, и пѣваемый отъ серафимъ, 
возсѣлъ еси на жребя давидски Блаж е*... „отроцы воспіъваху 
боголѣпно, іудее же хуляху беззаконно*. (3-я стихира на сти­
ховнѣ). „Прежде шести днгй пасхи, пріиде Іисусъ во Вшфангю; 
срѣтоша же Его Марсфа и М арія , сестрѣ Лазаревы*.., „Го­
споди аще убо былъ здѣ, не умерлъ бы братъ нашъ*... „Вѣргуяй 
въ М я , аще и умретъ, живъ будетъ*... И  вопіяше къ Нему 
Зиждитель всѣхъ: Лазаре гряди вонъ*. (Послѣдняя стихира 
на Литіи). Эта стихира, поемая на третій гласъ, особенно уми- 
тельна.

На вечернѣ въ недѣлю ваій опять не слышимъ призыва 
церкви: „Отъ вѣтвей и ваій стецемся къ честному и спаси­
тельному страстей Господнихъ таинству*— „Сонмище лукавая 
и прелюбодѣйная, своему мужу не сохраншая вѣру, что дер- 
оюиши завѣтъ, его же не была еси наслѣдница? и что объ 
Отцѣ хвалитися, Сына отвергшаяся?* и проч. (Стихира на 
стиховнѣ 1-я и 3-я). Такимъ образомъ въ Лазареву субботу 
и въ недѣлю ваій, въ дни, какъ бы составляющіе врата къ 
Страданіямъ Спасителя, мы не слышимъ пѣснопѣній, возво­
дящихъ насъ къ созерцанію того, какъ грядетъ Господь на 
вольную страсть...

Въ первые три дня страстной недѣли порядокъ богослу­
женія совершенно одинаковъ, различаясь нѣсколько под­
вижнымъ матеріаломъ. Что же сказать о совершеніи службъ 
страстной седмицы? Прежде всего умилительный тропарь на 
утренѣ: „Се женихъ грядетъ въ полунощи*, и назидательный 
эксапостиларій „Чертогъ Твой виэюду Спасе мой украшенный*, 
поются по одному разу; мы опять не слышимъ такихъ, до 
глубины души трогающихъ сердце молящагося пѣснопѣній,



—  115 —

какъ напр.—„ На рыданіе нынѣ приложимъ рыданіе*— „Изсох­
шія смоковницы за неплодіе*  и проч. (Изъ службы понедѣль­
ника). „ Часъ дугие конца помыслившіе и посѣченія смоковницы 
убоявшися данный тебѣ талантъ трудолюбно дѣлай окаянная“—  
„Скрывшаго талантъ осу.жденіе слышавши, о дугие, не скрывай 
словесе Божія* и проч. „ Се тебѣ талантъ ввѣряетъ Владыка, 
дугие моя!* и проч. (Изъ службы вторника); „Егда грѣшная 
приношагие мгро, тогда ученикъ соглагиагиеся съ беззаконными; 
сія владыку позназаше, а сей отъ владыки разлучашеся;сіясво- 
бооісдагиеся. а Іуда рабъ бывагие врагу*— „Простре блудница 
власы Тебѣ Владыцѣ, простре (и) Іуда руцѣ беззаконнымъ; 
ова убо пріяты прощеніе, овъ же взяти сребренники!.. О, Іудина  
окаянства!* и проч. (Изъ службы среды).

Но еще болѣе возмущается религіозное чувство въ тѣхъ 
случаяхъ, когда на страстной седмицѣ не читается Еванге­
ліе; вѣдь чтеніе его церковь установила съ тою цѣлію, что­
бы мы, сопровождая мыслію нашего Господа на вольныя 
страданія, прослѣдили, такъ сказать, въ послѣдній разъ всю 
Его земную жизнь, и какъ бы простились съ Нимъ. Во мно­
гихъ храмахъ не только не читается св. Евангеліе, но даже 
и не совершается никакой службы до самой среды.

Но вотъ мы уже вступили въ созерцаніе самыхъ страданій 
и смерти нашего Искупителя; послѣдніе три дня страстной 
седмицы рѣзко отличаются, какъ отъ первыхъ трехъ, такъ 
и между собою, сообразно особеннымъ воспоминаніямъ, при­
своеннымъ каждому дню.

Утреня въ великій четвертокъ—короткая, полунощница 
въ церкви не совершается; обычное чтеніе псалтири оста­
вляется; осмогласникъ, богородиченъ и мучиниченъ оста­
вляются въ пятницу шестой недѣли, послѣ литургіи (см. 
уставъ великопостн. тріоди на этотъ день), а каноны святыхъ, 
прилучившихся на время съ Лазаревой субботы до Ѳоминой 
недѣли, начинаютъ вычитываться на повечеріяхъ съ поне­
дѣльника 2-й недѣли (уставъ великопостной тріоди въ по­
недѣльникъ 2-й недѣли); казалось бы, теперь ли не отдаться 
всецѣло воспоминанію страстей Христовыхъ, когда сама цер­
ковь исключаетъ изъ богослуженія все, что не относится 
непосредственно къ главному предмету? Между тѣмъ, тро­
парь на утрени великаго четверга „Егда славніи ученицы*

8 *



—  116

поется одинъ разъ, иногда два раза; превосходный канонъ, 
тропари котораго читаются только на 6, а ирмосы поются по 
дважды, и онъ сокращается такъ, что ирмосы поются по 
одному разу, и тропари до конца не прочитываются; сѣда- 
ленъ „Ядый Владыко* и кондакъ:— „Хлѣбъ пріемъ въ руцѣ 
предательа, или совсѣмъ не читаются, или же чтеніе ихъ, 
при первыхъ словахъ чтеца, прерывается пѣніемъ слѣдую­
щихъ ирмосовъ 4-й и 7-й пѣсенъ; икосъ „Тайнѣй трапезѣ, 
научивгиеся“, по обычаю пропускается; на хвалнтѣхъ и на. 
стиховнѣ, судьба стихиръ та же, что іі въ дванадесятые 
праздники.

Такимъ образомъ, слушатель не созерцаетъ умовенія ногъ 
на тайной вечери, установленія таинства Евхаристіи, Гефси- 
. майскаго подвига, и предательства Іуды, четырехъ важныхъ 
событій, воспоминаемыхъ въ великій четвергъ; между тѣмъ, 
какая чудная связь между пророчествами и событіемъ: 
„Днесь на Христа лукавое собрася сонмище/“ „Днесь Каіафа 
неволею пророчествуетъ“ (1-я стихира на стиховнѣ велик. чет- 
верг. утр.); даже коварный Каіафа на этотъ разъ является 
не ложнымъ пророкомъ, „дне глаголя единому умрети за 
люди* и проч.; какое рѣзкое обнаруженіе низости души у 
Іуды, который до сего времени представлялъ изъ себя апо­
стола, повидимому, настолько удачно, что не былъ заподо- 
зрѣнъ никѣмъ изъ апостоловъ въ измѣнѣ; теперь же онъ 
„Нищелюбгя сокрываетъ лице, и лихоимства открываетъ 
зракъ... Съ другой стороны, какое лицемѣріе предъ перво­
священниками, когда іуда—низкій сребролюбецъ стремится 
передъ ними показать себя безкорыстнымъ; „Онъ удобопро- 
дательную творитъ куплю, не скупъ является въ цѣнѣ “  хотя 
бы чѣмъ нпбудь онъ показалъ, что хочетъ продать подороже, 
но напротивъ, па волю купующихъ предоставляетъ оцѣнку, 
какъ будто хочетѣ продать какого нибудь бѣглаго раба* (2-я 
стихира на стиховнѣ на утренѣ велик. четверг.).

„Аще ты (Іуда) богатство любилъ еси, почто къ учащему 
о нищетѣ пришелъ еси? Аще о/се и любилъ еси, вскую продалъ 
еси безцѣннаго?—Какая рѣзкая противоположность поступковъ 
предателя соединяется съ его сердцемъ; „Ужаснися солнце: 
„Возстаніе земля!* (3-я стих. на стиховн, на утр. вел. четвЛ 
Ужаснулись бы и возстенали и молящіеся, если бы слышали 
содержаніе этихъ, несравненныхъ пѣснопѣній, и многіе изъ



— 117 —

нихъ, безъ сомнѣнія, вышли бы изъ храма, съ глубокимъ 
раздумьемъ надъ собственною грѣховностію.

На вечернѣ великаго четверга, (она совершается вмѣстѣ 
съ литургіей) на „Господи воззвахъ1*, тѣ же самыя стихиры, 
что на утрени на хвалитѣхъ; изъ нихъ поется, или читается 
только первая: „Стекается прочее соборище іудейское*, затѣмъ 
„ Слава и Нынѣ*,— „Рожденіе ехидново І у д о Такимъ обра­
зомъ, низкаго, неблагодарнаго, безпримѣрнаго поступка Іуды, 
такъ подробно раскрытаго въ этихъ стихирахъ, молящіеся 
не слышатъ, ни на утренѣ, ни на вечернѣ, а кто знаетъ, 
можетъ быть, жестокій ростовщикъ и сребролюбецъ, изъ 
любопытства, случайно зашедшій въ церковь, вышелъ бы 
изъ нея возрожденнымъ духовно, подобно Закхею- мы­
тарю? Вѣдь не напрасно же Церковь восклицая, внушаетъ: 
„Виждь имѣній рачителю, сихъ ради удавленіе употребивши* 
{Наблюдай пріобрѣтатель имѣній за тѣмъ, который ради этихъ 
имѣній'рѣшился на удавленіе)—(Трои, на утрен. велик. чет­
вери. и велик. пятницы). Значитъ, Церковь надѣется, что 
пѣснопѣнія ея благотворно повліяютъ на сердце рачителей, 
подобныхъ Іудѣ.

Послѣ малаго входа, литургія въ четвергъ не сокращается: 
сильныя и яркія черты, въ которыхъ евангелисты изобра­
жаютъ состояніе души Божественнаго Страдальца на омове­
ніи ногъ, на тайной вечери, и въ Гефсиманскомъ саду, глу­
боко западаютъ въ мысли и сердце молящагося, при чтеніи 
пространнаго евангелія, которое, благодаря Бога, во всѣхъ 
Церквахъ прочитывается безъ пропуска.

Не останавливаясь на маломъ повечеріи, перейдемъ прямо 
къ утренѣ великой пятницы, или, какъ принято называть 
ее, къ страстямъ; утреня состоитъ изъ 12 евангельскихъ чте­
ній, расположенныхъ по порядку событій, въ исторической 
ихъ послѣдовательности, начиная отъ потрясающе-трогатель­
ной бесѣды Господа, прощающагося съ учениками (Іоашг. 
XIII—31; XVIII—1) и до послѣдней злобы первосвященни­
ковъ и Синедріона, которые „шедше утвердиша гробъ, знаме- 
навше камень съ кустодіею* (Матѳ. XXVII—66); между еван­
геліями въ глубоко-трогательныхъ антифонахъ, сѣдальнахъ 
и стихирахъ, Церковь изображаетъ: А) Собраніе беззакон­
ныхъ судей. „Князи людстіи собраишся вкупѣ на Господа и 
на Христа Его*-, Б) Цѣль, съ которою собрались: собрались



—  118 —

для того, „чтобы слово законопреступное возложить на Него*у 
но Божественный Страдалецъ, пророческими устами Своего 
праотца Давида, убѣжденно проситъ Своего Небеснаго Отца: 
„Но Ты Господи, Господи (въ посмѣяніе надъ Моими вра­
гами), не остави Мене!“ (антифонъ 1). В) Дѣйствія Іуды: 
„Тече Іуда глаголя беззаконнымъ книжникамъ: что мнѣ хощете 
дити и азъ вамъ предамъ Его*. (Антиф. 2). Г) Глубокое ду­
ховное паденіе несчастнаго апостола: „Днесь Іуда оставляетъ 
учителя и... (страшно сказать) пріемлетъ дья во л а — „Днесь 
Іуда притворяетъ богочестіе, и отчуждается дар)ованія, отпа­
даетъ свѣта омраченный*. „Да и какъ онъ мооюетъ зрѣтщ 
если свѣтило продалъ за тридцать сребренниковъ? (антиф. 4). 
Низость поступковъ Іуды: „Днесь бдитъ Іуда предати Го­
спода, превѣчнаго Спаса міра“ (антиф. 6). Е) Неблагодарность 
іудеевъ: „Днесь кресту пригвоздиша іудее Господа, пресѣкшаго 
море жезломъ, и проведшаго ихъ въ пустыни“ (тамъ же). 
Ж) Духовную немощь самихъ апостоловъ: „Господи на
страсть вольную пр>ишедъ вопіялъ еси ученикомъ твоимъ: аще 
и единаго часа не возмогосте бдѣти со мною, како обѣгцаетеся 
умрети Мене ради? — Понс Іуду зрите, како не спитъ 
(Тамъ же).

3) Церковь невольно изумляется тому, что Іуда, за ЗѴ2года 
своего пребыванія съ Божественнымъ Учителемъ, нисколько 
не позаимствовалъ отъ него Духа Божія: „Кій тя образъ 
Іудо предателя Спасу содѣла? еда отъ лика тя апостольски 
разлучи? еда дарованія изцѣленій лиши? еда иныхъ ноги умыу 
твои оюе презрѣ?.. О! коликихъ благъ не памятливъ былъ еси Г  
(Сѣдал. гласъ 7). И) Спрашиваетъ неблагодарныхъ, о при­
чинахъ ихъ поступка: „Гцыте беззаконніи, что слыгиасте 
отъ Спаса нашего? “ (антиф. 8). I) Изображаетъ дѣйствія 
распинающихъ, которые „Даша въ снѣдь Мою желчь, и въ 
жажду Мою напоиша Мя оцта* (антиф. 9). К) Изумляется 
глубокой безчувственности, каменной, безсердечной и духов 
ной слѣпотѣ распинающихъ, которыхъ „Ниже земля, яко по- 
трясеся, ниже каменія, яко разсѣдеся, ниэ/се церковная завѣса, 
которая на обличеніе беззаконныхъ раздирается, и даже мерт­
выхъ воскресеніе“ (антиф. 11) не могли увѣрить и открыть 
имъ духовныя очи. Л) Удивленіе небесныхъ воинствъ, „взи­
рающихъ на вѣнецъ и багряницу поруганія*. Наконецъ М) для 
полноты впечатлѣнія на сердце слушателя, созерцающаго



—  119 —

страшныя, и вмѣстѣ — безпримѣрно величественныя событія, 
церковь неоднократно влагаетъ въ уста Самого невинно-осуж­
деннаго Страдальца-Искуиителя слова, полныя жалости: „Сія 
глаголетъ Господь Іудеомъ: людіе мои, что сотворихъ вамъ, 
или чимъ вамъ стужихъ? слѣпцы ваши просвѣтихъ, прокажен­
ныхъ очистихъ... И  что мнѣ воздаете?— За манну желчь, за 
воду оцетъ, и проч. (антиф. 12);—„ Д ва лукавная сотвори пер -  

ворожденный сынъ Мой Израиль: Мене остави источника воды 
животныя, и ископа себѣ кладенецъ сокрушенный; Мене на 
древѣ распятъ, Варавву оюе испроси и отпусти; дао/се небо 
ужаснулось и солнце лучи свои сокрыло; одинъ только ты И з­
раиль не у срамился^ (стихир. 1 на хвалитѣхъ).

Если ко всему изложенному прибавить многочисленность 
молящихся, обиліе свѣтильниковъ, какъ во храмѣ, такъ и 
въ рукахъ каждаго богомольца, почти непрерывный трога­
тельный благовѣстъ, сопровождающій каждое чтеніе еванге­
лія, и, по большей части, тихую, звѣздную, весеннюю ночь, 
возвращеніе изъ храма молящихся домой съ горящими свѣ­
чами, то невольно чувствуешь себя въ Іерусалимѣ, и по­
добно Петру и Іоанну слѣдишь за Страдальцемъ Искупите­
лемъ, сначала добровольно шествующимъ послѣ тайной ве­
чери въ Гефсиманскій садъ, а потомъ, въ качествѣ Узника, 
ведомымъ на беззаконный допросъ и судъ во дворъ Анны 
и коварнаго Каіафы; такъ велика сила впечатлѣнія отъ во­
споминанія страшныхъ и славныхъ событій въ эту безпри­
мѣрную въ исторіи ночь, которую (силу впечатлѣнія) можно 
созерцать, видѣть и чувствовать только въ православной 
церкви; въ костелахъ же и киркахъ въ эту ночь нѣтъ ни­
какого богослуженія.

Но всего сокровища духовной поэзіи перечислить невоз­
можно; къ сожалѣнію, мы изъ всѣхъ антифонофъ между 
евангеліями слышимъ двѣ, или три стихиры, включая сюда 
и сѣдальны, а въ нѣкоторыхъ, преимущественно домовыхъ 
церквахъ, не исключая и военныхъ, между каждыми двумя 
евангеліями поется только одна стихира, затѣмъ малая ек­
тенія, сѣдаленъ и слѣдующее евангеліе. — Трипѣснецъ съ 
ирмосами: „Къ тебѣ утреннюю“ и проч., исполняется и на 
этотъ разъ совершенно такъ же, какъ обычно поются каноны 
на утреняхъ. (См. выше). Эксапостиларій „Разбойника бла­
горазумнаго“ вездѣ поется трижды — единственный эксапо-



—  120 —

стиларій за цѣлый годъ; стихиры на хвалитѣхъ исполняются 
какъ указано выше.—Въ виду, того, что антифоны сокраща­
ются до трехъ или двухъ стихиръ, а заключительная малая 
эктенія послѣ каждаго антифона не пропускается, то и По­
лучается такое впечатлѣніе, что мы слышимъ одни малыя 
эктрніи, повторяемыя ежедневно, и потому эта единственная 
въ году утреня принимаетъ совершенно обыденный ха­
рактеръ.

Въ виду того, что на часахъ великой пятницы церковь 
выражаетъ тоже, что и на утренѣ, то, пропуская часы, пере­
ходимъ къ вечернѣ, изъ стихиръ на которой на „Господи 
воззвахъ“ намъ бы слѣдовало созерцать, какъ: „Вся тварь 
измѣняшеея страхомъ, зрящи Тя на крестѣ, висима Христе; 
солнце омрачагиеся, и земли основанія сотрясахуся\ вся спост- 
радаху, создавшему вся“\ далѣе—какъ и для чего Діюдіе сло- 
честивіи и беззаконнѣй поучаются тщетнымъ?.. — какъ „Не­
порочная Дѣва, видѣвши Тебе, Слове, на крестъ возносимаго, 
рыдала матернею утробою, какъ она уязвлялась сердцемъ сте­
нала болѣзненно, терзала лицо свое, и рвала на себѣ волосы, 
какъ вопрошала Сына Своего о томъ, куда скрылось благо­
образіе зрака Его и проч..., какъ церковь сопоставляетъ недо­
сягаемую высоту Божественнаго Страдальца съ настоящимъ 
Его (по человѣчеству) униженіемъ: „Днесь владыка твари 
предстоитъ Пилату.., кресту пригвоэісдается Зиоісдитель всѣхъ, 
въ ребра прободается, губою напояется, одоэюдивый манну, по 
ланитѣ заушается Избавитель міра, и отъ своихъ рабовъ по­
ругается Создатель всѣхъ“ и гіроч. (1, 2, 3, 5 стихир. на Гос­
поди воззвахъ). И, несмотря на все это, Онъ молится о рас- 
пинателяхъ; трудно высказать всю глубину и горечь чувствъ, 
съ которыми церковь восклицаетъ: „О владычняго человѣко­
любія!.. (Стихир. 5). Церковь влагаетъ въ уста невиннаго 
Страдальца слова напоминанія о своихъ благодѣяніяхъ не­
благодарнымъ соотечественникамъ: „Людіе мои, что сотво- 
рихъ вамъ? Не чудесъ ли исполнихъ Іудею? Не мертвыя ли 
воскресихъ единымъ словомъі Какъ же вы не помните Меня? 
За изцѣленіе, налагаете мнѣ смерть?„ и проч. (Стихир. на 
„славу“ на Господ. воззв.). Но нѣтъ, слѣпцы не прозрѣли!..

Послѣ всего видѣннаго, слышаннаго и созерцаемаго, какъ 
же не изумиться и не воскликнуть вмѣстѣ въ Церковью: 
^Страшная, но (вмѣстѣ съ тѣмъ и) славная тайпа, обнаруэіси-



—  121 —

вается предъ нами сегодня; удеро/сивается Тотъ, Который не 
поддается даже осязанію; вяжется разрѣшающей отъ клятвы] 
вѣдающт наши сердца и внутренности, неправедно испытуется; 
Тотъу Кто можетъ затворить бездну, Самъ въ темницѣ затво­
ряется] Имѣющій судить оісиеыхъ и мертвыхъ, Самъ осуэюдаегііся 
накрестъ и наконецъ... (Содрогнись человѣчество) рукою соз­
данія заушается Создатель*. (Стихира на „нынѣ“ тамъ же). 
Къ сожалѣнію, изъ этихъ чудныхъ стихиръ мы слышимъ 
одну первую, затѣмъ „Слава и нынѣ“, послѣдняя стихира, 
которая иногда даже не поется, а читается полуграмотнымъ 
чтецомъ, неспособнымъ проникнуть въ глубокій смыслъ 
ея; затѣмъ входъ, пареміи, апостолъ и евангеліе, сугубая 
ектенія, пропускъ стихиръ на стиховнѣ, „ Тебе одѣюгцагося свѣ­
томъ, яко ризою*, и выносъ плащаницы, (и иногда даже не 
изъ сѣверныхъ дверей, а изъ царскихъ вратъ) при пѣніи 
только одного перваго тропаря „Благообразный Іосифъ*.

Если повечеріе въ великую пятницу, но уставу, не совер­
шается въ церкви, то чѣмъ же объяснить, что оно читается 
при страшномъ шумѣ и давкѣ, ибо въ это время бываетъ 
много богомольцевъ и они прикладываются къ плащаницѣ; 
одно изъ двухъ: если совершать повечеріе въ церкви, то 
до окончанія его не разрѣшать прикладываться къ плаща­
ницѣ, а если прикладываться, то не совершать повечерія, и 
не профанировать чуднаго канона на плачъ Пресвятой Бо­
городицы, составленнаго Симеономъ Логофетомъ.

Утреня въ великую субботу точно также сокращается хотя 
въ меньшей степени; на Богъ Господь, тропарь большею 
частію поется одинъ: „Благообразный Іосифъ“, иногда два 
„Мѵроносицамъ ж е н а м ъ и только въ видѣ исключенія три: 
„Егда снишелъ еси къ смерти*. —  Образъ погребенія, или 
плачъ надъ умершимъ Страдальцемъ, состоящій изъ 17 ка­
ѳизмы, между стихами которой полагается по одному погре­
бальному стиху, и раздѣленной на три части, правда совер­
шается почти безъ пропусковъ, но за то всѣ стихи читаются, 
а поются по одному разу только на каждой статіи три 
первые стиха: „Жизнь во гробѣ полооюилъ еси, Христеі* —  
„Достойно есть величати Тя Жизнодавца*— „Роди еси пѣснь 
погребенію Твоему приносятъ, Христе мой*\.. Бываетъ, что 
весь плачъ прочитываетъ причетникъ, при закрытыхъ цар­
скихъ вратахъ, а священники съ дьяконами остаются въ а л-



—  122 —

тарѣ, и только при началѣ каждой статьи выходятъ съ ка­
диломъ; воскресные тропари и погребальный канонъ испол­
няются, какъ сказано выше, т. е. ирмосы по одному разу, 
катавасіи нѣтъ, сѣдаленъ и кондакъ пропускаются, или же 
чтеніе ихъ прерывается пѣніемъ ирмосовъ слѣдующихъ 
пѣсенъ. На хвалитѣхъ стихиры пропускаются кромѣ одной: 
„Дпеш пій день тайно“. Славословіе великое и послѣдующій 
за нимъ крестный ходъ со св. Плащаницею, кругомъ храма, 
чтеніе пареміи, апостола и евангелія совершается по уставу.

На литургіи въ великую субботу, совершаемой вмѣстѣ съ 
вечернею, вѣрующій, приготовляющійся созерцать побѣду 
Спасителя надъ смертію и адомъ, вовсе не слышитъ стоновъ 
ада, выраженныхъ въ велико-субботнихъ стихирахъ на Гос­
поди воззвахъ: „Днесь адъ стеня вопіетъ“ (стихир. 5, 6, 7). 
Какъ выше сказано, и въ этотъ день прочитывается одна 
или двѣ стихиры воскресныя; затѣмъ „Слава и нынѣ“, „Все­
мірную Славу“ и входъ; изъ 15 паремій мы очень часто 
слышимъ только 5, и даже 3, причемъ, читая паремію, чтецъ 
перелистываетъ книгу, и въ виду присутствующихъ выби­
раетъ какая покороче; словомъ читается столько, „полико 
чтецъ изволитъ*; чтецъ напр. по своему невѣжеству, про­
пускаетъ паремію изъ книги пророка Софоніи о духовномъ 
обновленіи, которое обѣщаетъ Богъ устами пророка всѣмъ 
тѣмъ, кто достойно воспользуется безцѣнными средствами, 
преподаваемыми намъ, имѣющимъ воскреснуть, въ наступа­
ющую ночь, нашимъ Искупителемъ; пропускается нерѣдко 
паремія, изображающая переходъ евреевъ черезъ чермное 
море, и мы очень рѣдко, да и то сокращенно слышимъ по- 
бѣ)Дііую пѣснь „Поимъ Господеви, Славно бо прославися* и проч. 
Послѣдняя паремія изъ книги пророка Даніила, объ избав­
леніи трехъ отроковъ, вверженныхъ въ горящую печь, про­
пускается почти вездѣ, вѣроятно потому, что она самая про­
странная; и при этомъ торжественная пѣснь трехъ отроковъ 
со стихами: „Господа пойте, и превозносите Его во вѣки“, 
имѣющая такой же глубокій смыслъ побѣды надъ смертію, 
какъ и предъидущая, совершенно не услаждаетъ слуха пред­
стоящихъ; благословенія хлѣбовъ въ концѣ литургіи уже 
лѣтъ 40 не видно нигдѣ, кромѣ нѣкоторыхъ монастырей.

Мы думаемъ, что еслибы цѣлый рядъ дивныхъ и страш­
ныхъ созерцаній на страстной недѣлѣ неѵпустительно про-



—  123 —

ходилъ предъ духовными и тѣлесными очами молящихся, 
тогда, можетъ быть, самый земной и плотяной между ними 
созналъ бы свое ничтожество, и изъ глубины смущенной 
души воскликнулъ бы: „Д а молчитъ всяка плоть челоѳѣча, 
да стоитъ со страхомъ и  трепетомъ, и  ничто же земное въ 
себѣ да помышляетъ“. (Пѣснь вмѣст. „Иже Херувимы" въ 
велик. Субботу).

Но вотъ, наконецъ, мы приблизились къ высочайшему и 
торжественному воспоминанію свѣтлаго воскресенія Христова, 
къ празднованію не только побѣды надъ смертію, „но и умер­
щвленія ея, разруш енія ада, отверзепія р а я , перехода отъ 
смерти къ ж изни, и  отъ земли къ небеси, освобожденія у зн и ­
ковъ отъ вѣка, лютѵь содержимыхъ во адѣ, которые, бывъ осво­
бождены, пош ли къ свѣту веселыми ногами,и и проч. и проч., 
что такъ рельефно и восторгаюіце изложено въ пѣснопѣні­
яхъ дивнаго пасхальнаго канона Іоанна Дамаскина. Въ по­
рывахъ священнаго восторга, наполняющаго насъ, при 
слушаніи этого несравненнаго канона, мы уоюе здѣсь, на землѣ , 
духовно предвкушаемъ „начало иного, вѣчнаго ж итія“; цер­
ковь постановила пѣть ирмосы подважды, а тропари по 12, 
а въ концѣ каждой пѣсни катавасію и трижды „Христосъ 
воскресе\“; церковь, безъ сомнѣнія, какъ можно сильнѣе ста­
ралась запечатлѣть въ умѣ и сердцѣ слушателей высокія 
чувствованія, возбуждаемы я этимъ несравненнымъ канономъ, 
и надолго преисполнить предстоящихъ духовнымъ востор­
гомъ. Что же мы видимъ?

Прежде всего повечеріе совершается такъ скоро, что иногда 
ирмосы канона великой субботы поются черезъ одинъ: Св. 
Плащаница вносится въ алтарь тихо, безъ предшествующихъ 
перенесенію трогательныхъ, великосубботнихъ тропарей; послѣ 
крестнаго хода кругомъ храма, встрѣча воскресшаго Господа 
внѣ храма на паперти совершается такъ, что, по окончаніи 
воскресныхъ стиховъ, тропарь „Христосъ воскресе\“ (который 
по уставу поетъ настоятель „высшимъ гласомъи, и при кото­
ромъ крестный ходъ входитъ внутрь храма) заканчивается 
на паперти, и крестный ходъ возвращается молча. Это мол­
чаніе продолжается до тѣхъ поръ, пока священники не вой­
дутъ въ алтарь, а дьяконъ не станетъ на амвомъ, и не нач­
нетъ великую ектенію; слѣдовательно, радостная вѣсть о 
воскресеніи, не вносится священно-служителями во храмъ



—  124 —

къ богомольцамъ, (какъ это сдѣлали мѵроносицы, поспѣшая 
сообщить апостоламъ вѣсть о воскресеніи) такъ что бого­
мольцы, не участвовавшіе въ крестномъ ходѣ, очень долго 
(до конца первой пѣсни канона) не слышатъ радостнаго тро­
паря „Христосъ воскресе^І..

Сосуды съ кадильнымъ фиміамомъ въ алтарѣ и посрединѣ 
храма не поставляются, паникадила изъ экономіи не зажи­
гаются заблаговременно, а во время самаго крестнаго хода 
ставится лѣстница, и стороя^ъ восходитъ на нее, причиняя 
шумъ, и нарушая молитвенное ояшданіе радостной вѣсти о 
воскресеніи; или же стороя^ъ беретъ длинный шестъ, съ 
прикрѣпленною къ нему горящею свѣчою, и начинаетъ за­
жигать паникадила, а такъ какъ фитили, въ свѣчахъ, отъ 
предыдущихъ заяшганій, плотно приплюснулись къ свѣ­
чамъ, то этотъ трудъ сторожа нерѣдко бываетъ безуспѣшенъ, 
и многія свѣчи остаются незаяжеными, и такимъ образомъ 
не исполняется уставъ: „Да исполнится весь храмъ свѣта и 
благоуханія^.

Ирмосъ каящой пѣсни поется но одному разу, тропари 
каждой пѣсни исполняются однаящы, и иногда только одинъ 
первый тропарь, катавасіи нѣтъ, а заключительное „Христосъ 
воскресе\и или совсѣмъ не поется, или поется по одному разу, 
и никогда — трижды; а такъ какъ послѣ каящой пѣсни по­
лагается матая ектенія, которая почему-то не пропускается, 
то и выходитъ, что мы вмѣсто пасхальнаго канона слышимъ 
цѣлый рядъ малыхъ ектеній, которыя повторяются ежедневно, 
и высокоторжественная, пасхальная слуя^ба превращается 
въ совершенно будничную.

Такой порядокъ, кромѣ того, противорѣчитъ и здравой 
логикѣ; если малая эктенія установлена, какъ заключитель­
ная молитва, послѣ каждой пѣсни, то ясно, что заключающее 
должно быть значительно короче заключаемаго“ (напр. эк- 
запостиларій послѣ канона, возгласы послѣ пространныхъ 
молитвъ и проч.). Здѣсь же наоборотъ, пѣсня состоитъ изъ 
одного ирмоса, и одного тропаря, а малая эктенія состоитъ 
изъ трехъ прошеній и одного возгласа; какъ же назвать 
такой порядокъ?

Такимъ образомъ, если мы не слышимъ текста канона, не 
усвояемъ его содерятнія на первый день Пасхи, то спраши­
вается: когда, въ какой день мы его услышимъ?— ужъ ко-



—  125 —

нечно не въ воскресные дни послѣ Пасхи до Вознесенія; при 
этомъ, очень часто священникъ съ крестомъ, трехсвѣчникомъ 
и кадиломъ до храму совсѣмъ не ходитъ, а только съ ам­
вона, или же у царскихъ вратъ, привѣтствуетъ предстоя­
щихъ словами: „Христосъ Воскресе/*; послѣ канона изъ. сти­
хиръ на хвалитѣхъ поется одна первая; изъ стихиръ пасхѣ:— 
первыя двѣ: „Пасха священная намъ онесь показрсн“ и „ Пріидите 
отъ видѣнія жены, благовѣстницы^, затѣмъ „Слава и нынѣ44,— 
„ Воскресенія день и просвѣтимся торжествомъа, огласительное 
слово Іоанна Златоустаго ъАще кто благочестивъа произно­
сится всегда при страшномъ шумѣ (а здѣсь то и нужно со­
блюдать ъвеліе м лчаніѵ") и давкѣ, потому что въ то время, 
когда одинъ священникъ произноситъ его, остальные, если 
ихъ нѣсколько, христосуются съ народомъ. Торжественные 
пасхальные часы не всегда поются, а очень часто читаются, 
да и то съ пропусками; на литургіи три антифона сокраща­
ются такъ же, какъ на дванадесятыхъ праздникахъ вообще; 
послѣ входа пасхальный тропарь и кондакъ большею частію 
пропускается, или же поется одинъ тропарь „Предварившія 
утро^\ вечерня на первый день пасхи совершается такъ же, 
какъ п на выше упомянутыхъ дванадесятыхъ праздникахъ; 
если же богослуженіе совершается такъ въ первый день 
пасхи, то само собою понятно, что въ послѣдующіе дни оно 
не улучшается, тѣмъ больше, что въ Фомино воскресенье 
пасхальныя пѣснопѣнія уже прекращаются; такимъ образомъ, 
мы пасхальнаго канона почти не слышимъ; правда, въ вос­
кресные дни до Вознесенія Господня (кромѣ Фоминой не­
дѣли) его хотя и поломлено пѣть по уставу на утренѣ, но въ 
нашихъ храмахъ поются одни только ирмосы.

Что же касается до канона Богородицѣ, поемаго по уставу 
во всю свѣтлую седмицу, кромѣ перваго дня, то онъ въ при­
ходахъ не поется, даже въ нѣкоторыхъ монастыряхъ, и такимъ об­
разомъ предстоящіе лишены возможности сорадоваться Той, 
Которая, больше всѣхъ и глубже всѣхъ сострадала своему возлюб­
ленному Сыну (См. выше вечерн. въ велик. пятницу) и Ко­
торой Онъ по воскресеніи явился ^первѣе*.

Если сокращеніе службъ въ Рождество, Богоявленіе и проч., 
можно назвать профанаціею Богослуженія, то сокращеніе 
страстнаго и пасхальнаго Богослуженія, гдѣ .каждое слово 
дороже золота, есть уже, по нашему мнѣнію, преступленіе,



—  126 —

грѣхъ. Чего же можно требовать отъ мірянъ, если сами свя­
щеннослужители, какъ видно, часто не проникаются свя­
тостью и великостью воспоминаемыхъ событій?!..

О богослуженіи въ дни пятидесятницы, Вознесенія, и Со­
шествія Св. Духа, нужно сказать тоже самое, что о двана­
десятыхъ праздникахъ вообще; но нахожу необходимымъ 
сказать нѣсколько особыхъ словъ по поводу вечерни въ са­
мый день Сошествія Св. Духа; вечерня эта, какъ извѣстно, 
совершается непосредственно послѣ литургіи, и при томъ 
исключительно въ честь Св. Духа, однажды въ годъ. Каза­
лось бы, какъ осмѣлиться пропустить стихиры на „Господи 
воззвахь", въ честь Св. Духа?!..—но, увы,—мы слышимъ одну 
первую стихиру; затѣмъ—„Слава и Нынѣ“, входъ. Три ко­
лѣнопреклоненныхъ молитвы, конечно, не пропускаются, но 
грустно не слышать самыхъ важныхъ стихиръ на Стиховнѣ, 
которыя не напрасно я*е Церковь постановила пѣть предъ 
царскими вратами, отъ обоихъ клиросовъ: ^Нынѣ утѣшитель­
ный Духъ на всякую плоть пзлінся* ,— ъНынѣ во знаменіе всѣмъ, 
явѣ языиы быіиа“,— ъНынѣ облачатся державою Христовою съ 
высоты апостолии и проч.

IV. В ъ ч ем ъ  е щ е  н а б л ю д а е т с я  т е п е р ь  н е т е р п и м о е  на~  
р у ш е н іе  ц ер к о в н а го  ч и н а .

Кромѣ всего сказаннаго, въ нѣкоторыхъ храмахь практи­
куется слѣдующая особенность; опоздавшій богомолецъ по­
купаетъ просфору нерѣдко послѣ великаго входа, и даже 
послѣ произнесенія словъ: ^Пріимите ядите11,—надписываетъ 
на днѣ просфоры имя за здоровье, или заупокой, иногда 
подаетъ въ алтарь, тамъ уже произнесено: ^Твоя отъ твоихъ*; 
И что же? Просфора эта принимается и затѣмъ съ вынутою 
частицею возвращается подателю. Не будучи сильнымъ спе­
ціалистомъ, не могу указать на какое нибудь правило, до­
зволяющее подобную практику, но знаю хорошо, что такой 
знатокъ богослуя^енія, какъ протоіерей о. Григорій Деболь- 
скій, въ своихъ сочиненіяхъ о богослуя^еніи прямо говоритъ, 
что принятіе просфоръ отъ народа прекращается окончательно 
вмѣстѣ съ херувимскою пѣснію.

Таковъ въ -общемъ, современный порядокъ богослуяренія 
въ огромномъ большинствѣ городовъ, мѣстечекъ и селъ гу-



берній: Харьковской, Полтавской, Волынской, Гродненской, 
Кіевской, и преимущественно Подольской, гдѣ я изъ 40 лѣтъ 
моей службы въ упомянутыхъ мѣстностяхъ прожилъ 18 лѣтъ. 
Хотя я далекъ отъ того, чтобы обобщать этотъ порядокъ на 
всю Россію, но мнѣ пришлось одинъ разъ провести стра­
стную и Пасху въ Саратовской губерніи въ г. Царицынѣ, а 
въ другой разъ я провелъ тамъ же одинъ изъ дванадеся­
тыхъ праздниковъ, и нашелъ богослужебный порядокъ со­
вершенно такимъ, какой изложенъ мною.

Часто мы слышимъ въ проповѣдяхъ, что только въ храмѣ 
вѣрующіе получаютъ назиданіе, утѣшеніе въ скорбяхъ, (что 
безусловно справедливо) и проч. Но того и другого мы не 
получаемъ въ должной мѣрѣ, при вышеописанномъ порядкѣ 
богослуженія. Мы не слышимъ торжественныхъ пѣснопѣній 
на Рождество, Богоявленіе, Сошествіе Св. Духа, и въ осо­
бенности въ Пасху, и оттого не умѣемъ духовно восторже 
ствовать, окрыляться „и горѣ возносить наши сердца,".

Изъ такъ называемыхъ требъ мы находимъ необходимымъ 
сказать нѣсколько словъ по поводу чина погребенія мірскихъ 
человѣкъ, и отправленія паннихидъ вообще; при погребеніи 
не всегда даже произносится ектенія „О плачущихъ, болѣзную­
щихъ" , изъ 17 кафизмы поется буквально только: „ Непорочны 
въ путь — аллилуія• помилуй раба Твоею; заповѣдемъ Твоимъ, 
аллилуія, помилуй раба Твоею*, — согласитесь, что эти два 
выраженія, отдѣльно взятыя, не представляютъ даже ло­
гики, или же имѣютъ смыслъ одинаковый съ тѣмъ, какъ 
чтецъ на первомъ часѣ начинаетъ громко „Окмветающаю 
тай, или же во утрія избивахъ*. —  Затѣмъ Блаюсловенъ сси 
Господи сокращается наполовину, а изъ восьми тро­
парей (чудныхъ, какъ всѣ творенія Іоанна Дамаскина) 
„Святыхъ ликъ обрѣте источникъ жизни“ поются два и рѣдко 
три; изъ канона поются только ирмосы 3, б и 9 пѣсенъ; 
тропари канона совсѣмъ не читаются, остаются только 
припѣвы между ними: ъПокой Господи душу усопгиаю раба 
Твоею* „Слава и Нынѣ“;'Послѣ канона—трогательныя пѣсно­
пѣнія, по числу гласовъ—восемь. „Кая житейская сладость 
бываетъ печали не причастна?“ — ъ3ряще мя безіласна и безды­
ханна предлежаща*,— „Плачу и рыдаю, еіда помышляю смерть“ 
и проч., совсѣмъ не поются кромѣ одной: „ Пріидите послѣд­
нее цѣлованіе": вѣдь всѣ эти пѣснопѣнія установлены цер-



—  128 —

ковію преимущественно для утѣшенія и облегченія скорбей 
оставшихся сиротами, ближнихъ покойнаго; за что же лиша­
ютъ ихъ того самаго утѣшенія, о которомъ молятъ въ началѣ 
эктеніи „о плачущихъ, болѣзнующихъ, чающихъ Христова утѣше­
нія^?..— Что же это такое, если (простите за выраженіе) 
не похищеніе вышеиспрошениаго утѣшенія? Разрѣшительная 
молитва въ руки покойнаго не влагается (какъ этого требуетъ 
напр. препод. Ѳеодосій Печерскій), а кладется на грудь.—Въ 
концѣ) чина погребенія священникъ не произноситъ (обра­
щаясь къ лицу покойнаго) „Вѣчная твоя память достоблажсн- 
ный и присно поминаемый, брате н а ш ъ (Имя рекъ).

Говоря о погребеніи мірянъ, нельзя не упомянуть о повсе­
мѣстномъ обычаѣ въ. нѣкоторыхъ пѣснопѣніяхъ пѣлъ одни 
концы: напр. „Аллилуія, аллилуія, аллилуія. Творца и Зижди­
теля , и Бога нашего, Бога нашеюIй —  „Боюродице безневѣстпая, 
вѣрнымъ Спасеніе, Спасепіе\*—„И вся яже въ вѣдѣніи, и певѣдѣ- 
ми, ЧеловѣколюбьеIй —  „Сыны свѣта тою показавый, помилуй 
насъ* —  „Надіробное рыданіе, творяще пѣснь. Аллилуія“ .

Вѣдь если-бы на погребеніе пришелъ какой нибудь фило­
логъ, глубоко образованный, спеціалистъ по языкамъ и на­
рѣчіямъ, безспорно и въ совершенствѣ владѣющій славян­
скимъ языкомъ съ его развѣтвленіями, и въ тоже время не 
принадлежащій къ православной, россійской церкви, какое 
бы онъ вынесъ впечатлѣніе о смыслѣ) пзчисленныхъ концовъ 
пѣснопѣшій? Проанализируйте хоть одинъ конецъ напр.: „ Сыны 
свѣта того показавый, помилуй насъ“—Что это такое, отдѣльно 
взятое?!. Говорятъ въ оправданіе; всѣ» эти пѣснопѣнія чита­
ются про себя, а концы поются громко; вѣщимъ этому, но 
спрашиваемъ, зачѣмъ же читать ихъ про себя, если здѣсь 
нѣлъ даже выигрыша времени: не одинаковое ли число ми­
нутъ потребуется на оба чтенія?

О ианнихидахъ и говорить нечего. — Моя покойная жена 
погребена въ Харьковѣ; проѣзжая однажды черезъ Харьковъ, 
съ единственною дочерью, мы нарочно остановились, вос­
пользовавшись трехчасовымъ промежуткомъ на вокзалѣ; 
дѣло было въ началѣ августа, мы отправились на кладбище 
и попросили кладбищенскаго священника отслужить панни- 
хиду; что же? Немедленно послѣ) благословенія, слышимъ 
великую ектенію „о плачущихъ, болѣзнующихъ*-, затѣмъ не про­
пѣли ни одного стиха изъ 17 кафизмы, пропустили всѣ сти-



— 129 —

хиры на „Благословенъ еси Г о с п о д и затѣмъ „Покой Господи 
душу усопшія рабы твоея", 3-й ирмосъ, ектенія, заупокой­
ная, 6-й ирмосъ, кондакъ, „со святыми упокой“, 9-й ирмосъ, 
„Со духи праведныхъ", заупокойная ектенія и „вѣчная па­
мять".—Я, право, не зналъ, что дѣлать: скорбѣть-ли о неудо­
влетвореніи нашего религіознаго чувства, или-же гнѣваться 
на такое искаженіе пашшхйды; я, конечно, промолчалъ, 
но сколько разъ послѣ этого я не былъ въ Харьковѣ, уже 
никогда паннихиды не служилъ-.

В. Николаевъ.

( Окончаніе слѣдуетъ).

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 9



)і!ухаммеі)ахское ученіе о пророкахъ.
Важный пунктъ мухаммеданскаго вѣроученія составляетъ 

вѣра въ пророковъ или посланниковъ. „Вѣрующіе вѣруютъ, 
говоритъ Коранъ, — въ Бога, въ ангеловъ Его, въ Писаніе 
Его н въ посланниковъ Его“ „Тѣ, которые не вѣруютъ 
въ Бога и посланниковъ Его, хотятъ устранить отъ Бога 
Его посланниковъ, говорятъ о себѣ: „въ нѣкоторыхъ мы 
вѣруемъ, и въ нѣкоторыхъ не вѣруемъ'4, желая держаться 
средняго пути между ними,—тѣ, но всей справедливости, 
суть невѣрные: для зтпхъ невѣрныхъ мы приготовили но- 
срамительное наказаніе. Вѣрующихъ же въ Бога и въ Его 
посланниковъ и ни одному ивъ нихъ не дающихъ различія 
отъ другихъ,—имъ Онъ доставитъ награду, каждому свою. 
Богъ—прощающій, милосердъ44 2).

Богъ нромыслитель, желающій всѣмъ людямъ добра, по­
сылаетъ чревъ извѣстный промежутокъ времени тому или 
другому народу, очередь котораго наступила, ііосланппка- 
благовѣстителя съ тѣмъ, чтобы онъ передалъ ему письмен­
ный божественный законъ и направилъ его на путь истины. 
„Прежде тебя,—говоритъ Богъ Мухаммеду въ Коранѣ,—Мы 
послали посланниковъ и давали имъ супругъ и чадъ. Каждый 
пророкъ не иначе могъ передавать знаменіе, какъ но изво­
ленію Бога. На каждое срочное время было свое писаніе" *). 
Послѣднюю фразу нужно понимать не въ томъ смыслѣ, что 
для каждаго времени существуетъ особое по своему содер­
жанію откровеніе, а въ томъ, что чрезъ извѣстный проме­
жутокъ времени, продолжительность котораго Мухаммедъ 
не пытался опредѣлить, Богъ посылаетъ какого-нибудь ио-

Н Коранъ II, 285.
2) Коранъ IV, 140—151.
3) Коранъ XIII, 38.



—  131 —

сланника съ тѣмъ-же откровеніемъ, съ какимъ былъ посланъ 
и его предшественникъ, такъ какъ Мухаммедъ никогда не 
признавалъ различія между божественными откровеніями, 
сообщенными разнымъ народамъ въ разныя времена, не до­
пускалъ различія даже во второй Мединскій періодъ своей 
дѣятельности, когда почти всѣ главные пункты его проро­
ческой теоріи, выработанные п высказанные въ первый Мек- 
кскій періодъ измѣнились почти до противоположности. 
Исходя изъ вышеуказаннаго положенія, Мухаммедъ думалъ, 
что не было до него такого народа, среди котораго Богъ не 
воздвигъ бы посланника-руководителя. „Не было,—говоритъ 
онъ,—ни одного народа, къ которому не было бы проповѣд­
ника" х). Это положеніе Мухаммедъ основывалъ на понятіи 
о справедливости Бога, требующей, чтобы всѣ народы знали 
о волѣ Божіей, дабы никто изъ нихъ не сталъ, въ случаѣ 
неисполненіи ея, оправдываться невѣдѣніемъ. „Мы не гу­
били,—говоритъ Богъ въ Коранѣ,—ни одного города, если 
не было ему увѣщателя, не было вразумленія. Мы не были 
несправедливы" -). Другая причина, побудившая милостиваго 
Бога повторять въ разное время свои откровенія, заклю­
чается въ томъ, что часто пароды, получавшіе откровеніе, 
забывали его или намѣренно искажали" Д Изъ Корана пер­
ваго меккскаго періода не видно, всѣ ли народы, знакомые 
Мухаммеду, получили уже откровеніе пли же только нѣко­
торые изъ нихъ, по одно несомнѣнно, что по первоначальной 
теоріи Мухаммеда, всѣ люди, если уже не получили, то 
обязательно получатъ въ свое время божественное откро­
веніе, Одна мысль о томъ, что Богъ лишь нѣкоторымъ из­
браннымъ народамъ посылаетъ посланниковъ и пророковъ 
крайне возмущаетъ Мухаммеда и заставляетъ его зло на­
смѣхаться надъ тѣми, которые считаютъ себя на особомъ 
положеніи у Бога: „Іудеи и назаряне говорятъ: „Мы сыны 
Божіи и возлюбленные Его". Скажи: почему же Онъ нака­
зываетъ васъ за грѣхи ваши? Напротивъ, вы человѣки, изъ 
тѣхъ, кого сотворилъ Онъ"* 2 3 4). Для болѣе успѣшнаго распро-

1) Коранъ XXXV, 22.
2) Коранъ XXVI, 208-209.
3) Коранъ VII, 162; X, 27; II, 58; II, 207; XX, 114; V, 16-18; VI, 44; 

VII, 165; XXV, 19; XXXѴП1, 25; VII, 51; IV, 48; II, 70 и др.
4) Коранъ V, 21; VI, 157.

9*



— 132 —

страненія божественныхъ законовъ среди людей, пророки и 
посланники всегда избирались Богомъ изъ среды тѣхъ на­
родовъ, къ которымъ они посылались. „Къ нимъ, изъ среды 
ихъ самихъ, приходилъ посланникъ, а они почли его лже­
цомъ14 *). Въ другомъ мѣстѣ Мухаммедъ, повѣствуя своимъ 
слушателямъ о Ноѣ и отношеніи его народа къ нему, вла­
гаетъ въ его уста слѣдующій вопросъ: „Ужели вамъ уди­
вительно, что къ вамъ отъ Господа вашего приходитъ ученіе 
чрезъ человѣка изъ среды васъ и чтобы вы были бого­
боязливы, и, можетъ быть, будете помилованы?44 2).

Ради той же цѣли—лучше и скорѣе познакомить людей 
съ божественной волей—посланники Божіи говорили всегда 
на языкахъ тѣхъ народовъ, къ которымъ они посылались: 
„Каждый посланникъ, какого ни посылали мы, говорилъ на 
языкѣ своего народа для того, чтобы говорить понятно имъ44 3).

Архангелъ Гавріилъ считается у Мухаммеданъ единствен­
нымъ посредникомъ между Богомъ и пророками. По боже­
ственному велѣнію, Онъ являлся къ пророкамъ, возвѣщалъ 
имъ волю Божію объ избраніи ихъ на пророческое служеніе 
и потомъ, въ продолженіе этого служенія, не оставлялъ ихъ 
въ необходимыхъ случаяхъ. Этотъ великій исполнитель воли 
Божіей, по представленію мухаммеданства, являлся 12 разъ 
Адаму, Еноху 4 раза, Ною 50 разъ, Аврааму 42 раза, Моисею 
400 разъ, Іисусу Христу 9 разъ и Мухаммеду 24000* 2 3 4).

Въ Коранѣ нѣтъ положительныхъ данныхъ, на основаніи 
которыхъ мояшо было бы съ точностью опредѣлить число 
всѣхъ пророковъ, признаваемыхъ мухаммеданствомъ. Въ раз­
ныхъ мѣстахъ Корана упоминаются имена только двадцати 
восьми пророковъ. Между тѣмъ мухаммедаискія преданія 
насчитываютъ ихъ нѣсколько сотъ тысячъ, причисляя къ 
разряду божественныхъ посланниковъ всѣхъ знаменитыхъ 
людей древности и даже „двурогаго богатыря44, т.-е. Але­
ксандра Македонскаго5).

1) Коранъ XVI, 114.
2) Коранъ VII, 61; VI, 57, 65; XII, 2 и др.
3) Коранъ XIV, 4.
4) Н. Остроумова. — „Критическій разборъ мухаммеданскаго ученія о 

пророкахъ".—Казань, 1874 г., стр. 35.
5) Коранъ XVIII, 32—100. П. Жузе.—..Мухаммедъ Меккскій и Мухам­

медъ Мединскій",—Казань, 1936 г., стр. 12-14.



—  133 —

Что касается значенія пророковъ, ихъ авторитетности въ 
очахъ Божіихъ, то не всѣ они равны между собою. Отъ 
самого Мухаммеда есть преданіе, въ которомъ онъ дѣлитъ 
всѣхъ пророковъ на двѣ группы: на пророковъ (набій) и 
посланниковъ (расулъ). Эти два названія: пророкъ и по­
сланникъ, на основаніи словъ толковника Тафтазани, могутъ 
быть объяснены слѣдующимъ образомъ: названіе посланникъ 
есть общее по отношенію ко всѣмъ посланнымъ Богомъ 
мужамъ, но вмѣстѣ съ этимъ оно есть и частное, спеціальное 
названіе, усвоенное только нѣкоторымъ изъ нихъ. Основаніе 
этому заключается въ томъ, что въ посланникѣ непремѣн­
нымъ условіемъ полагается иногда книга, въ противопо­
ложность пророкамъ, которые въ своемъ пророческомъ слу­
женіи руководствовались книгою своего предшественника— 
посланника. Только одни посланники имѣли священную книгу, 
данную имъ отъ Бога и чрезъ это именно возвышаются надъ 
пророками въ очахъ Божіихъ. По преданію Мухаммеда, по­
сланниковъ, имѣвшихъ у себя книги священныя, было 330, 

между тѣмъ какъ число всѣхъ книгъ священныхъ мухамме- 
данство опредѣляетъ 104 книгами, каковы: Коранъ, Законъ 
Монсея, Евангеліе Іисуса, Псалмы Давида, 10 свитковъ 
Адама, 50 свитковъ Сиѳа, 30 свитковъ Еноха, 10 свитковъ 
Авраама1),

Общею задачею дѣятельности пророковъ и посланниковъ, 
по Корану, было возвѣщать людямъ то, что Богъ открывалъ 
имъ по изволенію Своему2), а именно: ироповѣдывать нис­
посланное писаніе и содержащуюся въ немъ истину 3), утвер­
ждать ученіе о единомъ Богѣ4), уничтожать языческія за­
блужденія 5), возвѣщать знаменія Божіи6), побуждать людей 
къ совершенію иовелѣній Божіихъ, обѣщая вѣрнымъ на­
граду рая, а злымъ угрожая адомъ7), вообще быть свидѣ­
телями, благовѣстителями, угрожателями, призывателями къ

') Н. Остроумова. — „Критическій разборъ мухаммеданскаго ученія о 
пророкахъ",—стр. 37.

2) Корамъ ХЫІ, 51.
3) Коранъ II, 209.
4) Коранъ XXI, 25.
5) Коранъ II, 146.
в) Коранъ VII, 33.
7) Коранъ XXXIV, 36—37.



—  134 —

Богу, просвѣщающими свѣтильниками1). Пророки, по Ко­
рану, были такіе же, какъ и всѣ люди, облеченные плотію, 
нуждавшіеся въ пищѣ, подверженные смерти2), имѣвшіе 
женъ и дѣтей, претерпѣвавшіе насмѣшки отъ людей3). Какъ 
прямые возвѣстители воли Божіей, они всегда были самыми 
ненавистными врагами діаволовъ и геніевъ, которые всячески 
старались искушать ихъ4). Но Богъ оказывалъ имъ свое 
особое покровительство и защиту и своими знаменіями до­
казывалъ ихъ божественное призваніе5). Ко всѣмъ послан­
никамъ и пророкамъ Мухаммедъ относится съ одинаковымъ 
почтеніемъ, считая ихъ провозвѣстниками одной истины. 
„Скажите,—говорится въ Коранѣ,—мы вѣруемъ въ Бога и 
въ то, что ниспослано намъ, въ то, что было ниспослано 
Аврааму, Исмаилу, Исааку, Іакову и колѣнамъ израильскимъ; 
въ то, что было дано Моисею и Іисусу, что было дано про­
рокамъ отъ Господа ихъ; не дѣлаемъ различія между ними 
и Ему покорны мы44 °). Если Мухаммедъ нападалъ на хри­
стіанство и іудейство, то потому только, что считалъ ихъ 
искаженными ученіями. Онъ всегда обращаетъ свои обли­
ченія къ „людямъ писанія44: „Читающіе писаніе! вамъ не 
на что опере/гься, если не будете соблюдать закона Евангелія, 
того, что вамъ было ниспослано отъ Господа вашего 44 7). 
Тѣмъ не менѣе, отвергая въ принципѣ всякое различіе 
между пророками, самъ же Мухаммедъ допускаетъ это раз­
личіе, когда говоритъ, что „нѣкоторымъ изъ нихъ Богъ 
даетъ преимущества предъ другими: въ числѣ ихъ были 
такіе, съ которыми Богъ говорилъ, а нѣкоторыхъ воз­
велъ на высшія степени44 8). Высшая степень прославленное™, 
какъ можно видѣть изъ Корана, принадлежитъ Іисусу и 
Моисею и особенно послѣднему: объ Іисусѣ говорится только, 
что Богъ далъ Ему „ясныя доказательства44 (т.-е. способность 
чудотворенія) и укрѣпилъ Его Духомъ Святымъ44 9); о

!) Коранъ V, 22; XXXIII, 44—45; IV, 163.
2) Коранъ XXI, 7 -8 .
3) Коранъ XIII, 38.
4) Коранъ VI, 112.
5) Коранъ III, 179 -181.
в) Коранъ II, 130; \Ѵ, 151.
7) Коранъ V, 72.
8) Корацъ II, 254.
а) Коранъ П, 254.



—  135 —

Моисеѣ же,—что съ нимъ Богъ говорилъ такъ, какъ гово­
рятъ х), т.-е. лицомъ къ лицу, непосредственно. За ними 
слѣдуетъ Мухаммедъ, зтотъ послѣдній и величайшій изъ 
пророковъ, запечатлѣвшій собою всю пророческую іерархію2), 
посланный отъ Бога, какъ особенная милость мірамъ8). 
Нѣкогда, по словамъ Корана, Богъ заключилъ завѣтъ со 
всѣми пророками относительно того, что всѣ они должны 
вѣровать и помогать Мухаммеду—послѣднему изъ проро­
ковъ4). Указанные три великіе пророка слѣдовали одинъ за 
другимъ преемственно и запечатлѣвая откровеніе преды­
дущее, восполняли его новымъ. „Мы, говоритъ Богъ Му­
хаммеду,—ниспослали законъ: въ немъ правота и свѣтъ. 
Пророки, которые были покорны ему, но нему судили іудей- 
ствуюіцихъ... По ихъ стопамъ слѣдовать велѣли мы Іисусу, 
сыну Маріи, подтвердившему то, что предъ нимъ было въ 
законѣ, и мы дали ему Евангеліе; въ немъ правота и свѣтъ, 
подтвердившіе то, что прежде него было въ законѣ; руко­
водство и ученіе для богобоязливыхъ“ г>). Наконецъ, при­
шелъ Мухаммедъ. Цѣль его—ясно указать людямъ писаній 
(т.-е. іудеямъ) многое изъ того, что скрыли они изъ писанія, 
и отмѣтить многое. Въ немъ—Мухаммедѣ—къ нимъ отъ Бога 
пришелъ свѣтъ и ясное писаніе6)... Онъ—Мухаммедъ—пе­
чать пророковъ т), посланникъ Бога не только къ арабамъ— 
язычникамъ8), но и къ людямъ писаній (къ іудеямъ и хри­
стіанамъ)9) и даже къ геніямъ10). Въ ученіи о Мухаммедѣ 
и заключается оригинальность мухаммеданскаго ученія о 
пророкахъ. Можно сказать, что вся теорія о пророкахъ имѣ­
етъ для мухаммеданъ значеніе постольку, поскольку она за­
вершается ученіемъ о Мухаммедѣ. И послѣдній при жизни 
своей говорилъ о пророкахъ обыкновенно съ тою цѣлію,

г) Коранъ \Ѵ, 160.
ѣ Коранъ XXXIII, 40.
3) Коранъ XXI, 107.
4) Коранъ III, 75.
5) Коранъ V, 48, 50.
°) Коранъ V, 18.
7) Коранъ XXXIII, 40.
н) Коранъ III, 96; IV, 135; VII, 157; ЬХІІ, 2.
9) Коранъ V, 18, 22.
ІѲ) Коранъ ХЬѴІ, 28; ЬХХІІ, 1 -2 , 13—15.



—  136 —

чтобы довести слушателей до убѣжденія въ своемъ боже­
ственномъ достоинствѣх).

Вѣра мухаммеданъ въ Мухаммеда прежде всего и глав­
нымъ образомъ выражается въ признаніи его божественнаго 
посланничества. Всякій мухаммеданинъ, непосредственно за 
исповѣданіемъ единства Божія, выражаемымъ словами: 
„Исповѣдую, что нѣтъ Бога, кромѣ Аллаха", прибавляетъ: 
„и исповѣдую, что Мухаммедъ посланникъ Божій". „Кто 
повинуется сему посланнику,—говорится въ Коранѣ,—тотъ 
повинуется Богу“ * 2). Въ божественномъ послаиничествѣ Му­
хаммеда послѣдователи его убѣждаются словами самого Ко­
рана, гдѣ Мухаммедъ постоянно называетъ себя посланни­
комъ Божіимъ и сравнивается съ истинными посланниками 
Божіими, наир., съ Моисеемъ и I. Христомъ 3); исторіею его 
вступленія на проповѣдническое поприще; исторіею о его 
ночномъ путешествіи на небо; высокими нравственными ка­
чествами, приписываемыми Мухаммеду; пророчествами въ 
прежнихъ священныхъ книгахъ о явленіи Мухаммеда; нако­
нецъ, величайшимъ чудомъ его—Кораномъ и многими дру­
гими, измышленными впослѣдствіи ревностными его послѣ­
дователями.

Мухаммеданскіе ученые, перечисляя чудеса, которыя буд- 
то-бы совершилъ Мухаммедъ въ доказательство своего по­
сольства отъ Бога, величайшимъ чудомъ его ставятъ Коранъ. 
Въ подтвержденіе своихъ словъ они ссылаются на слова 
самого Корана, въ которыхъ онъ изобразилъ свои чудесныя 
качества. „Скажи,—говорится въ Коранѣ, — дѣйствительно, 
если люди и геніи соберутся для того, чтобы произвести что 
нибудь подобное сему Корану, то не произведутъ ничего 
подобнаго ему, хотя бы они одни другимъ были помощни­
ками" 4). Чудесныя качества Коранъ полагаетъ въ особенной 
силѣ своей, какую онъ имѣетъ не только на сердца людей, 
но и на самый вещественный міръ: „Если бы мы ниспослали 
этотъ Коранъ на какую нибудь гору, то ты увидѣлъ бы,

Ц Коранъ В. Воголюбскаго—„Исламъ, его происхожденіе и сущность4*, 
стр. 207—209.

2) Коранъ \Ѵ, 82
3) Коранъ XXXIII, 40; III, 158; 82; V. 61; V, 50, 52.
4) Коранъ XVII, 90.



—  137 ~

какъ она понизилась бы и распалась бы на части отъ страха 
Божія. Таковые образы мы представляемъ людямъ съ тѣмъ, 
чтобы они размыслили" Вліяніе Корана на сердца людей 
такъ велико, могущественно, что они не могутъ не чувство­
вать силы его: „Богъ ниспослалъ самое лучшее ученіе— 
писаніе съ иносказательными, съ повторяющимися чтеніями: 
отъ него сжимается кожа на тѣлѣ тѣхъ, которые боятся 
Господа своего; а потомъ отъ воспоминанія о Богѣ кожа 
ихъ и сердца ихъ смягчаются. Таково руководительство Бо­
жіе!14 2) Коранъ увѣряетъ, что нѣкоторые изъ священниковъ 
и отшельниковъ христіанскихъ, слушая Коранъ, плачутъ отъ 
умиленія: „Когда они слушаютъ ниспосланное свыше про­
року, тогда видишь, какъ изъ очей ихъ льются слезы, по­
тому что они узнаютъ истину. Они говорятъ: Господи нашъ! 
мы вѣруемъ; впиши насъ въ число сихъ исповѣдниковъ44 3). 
Мухаммедане въ доказательство своего мнѣнія, что Коранъ 
есть откровенная Богомъ книга, говорятъ, что Коранъ не 
могъ быть произведеніемъ самого Мухаммеда, такъ какъ 
Мухаммедъ былъ человѣкъ не ученый, не умѣлъ ни читать, 
ни писать, а потому не могъ написать такой чудной книги. 
Это доказательство божественнаго происхожденія Корана 
приводилъ и самъ Мухаммедъ: „Такъ мы ниспослали тебѣ 
это писаніе, и тѣ, которымъ мы дали это описаніе, вѣруютъ 
въ него; также изъ этихъ людей есть такіе, которые вѣру­
ютъ въ него: отрицаютъ знаменія наши только невѣрные. 
Прежде него ты не читалъ никакого писанія, ни черты изъ 
него не писалъ твоею рукою; отъ того легкомысленные со­
мнѣваются. Подлинно, онъ (Коранъ) знаменія, ясныя серд­
цамъ тѣхъ, которымъ дано знаніе: отрицаютъ знаменія наши 
только злочестивые Э 4 5). „Потому, вѣруйте въ Бога и Его по­
сланника, неученаго пророка, вѣрующаго въ Бога, и въ 
слова его и будьте послѣдователями его: можетъ быть, пойдете 
прямымъ путемъ 44 5).

Въ ученіи о пророкахъ у мухаммеданъ важное значеніе 
имѣетъ еще такъ называемый „свѣтъ Мухаммеда44. Но прсд-

Э Коранъ ЫХ, 21; XIII, 20,
2) Коранъ XXXIX, 24.
3) Коранъ V, 86.
4) Коранъ XXIX, 46—48.
5) Коранъ VII, 158.



138 —

ставленію Рабгузы свѣтъ этотъ составляетъ особенное пре­
имущество пророковъ, находится у нихъ на лбу, проявляясь 
здѣсь въ особенномъ сіяніи. Мухаммеданскіе ученые дума­
ютъ, что этотъ свѣтъ составляетъ самое первое твореніе бо­
жественнаго всемогущества, какъ это видно и изъ преданія 
самого Мухаммеда: „сказалъ пророкъ, миръ ему! прежде 
всего Богъ сотворилъ мой свѣтъ". Эта свѣтлая нервосоздан­
ная эссенція, по сотвореніи, раздѣлилась на двѣ части. 
Тончайшая ея часть была названа „нуръи, т. е. свѣтъ, а дру­
гая, болѣе грубая, но все-таки лучшая среди прочихъ пред­
метовъ, была названа „наръ", т. е. огонь. Изъ послѣдней 
были сотворены фесннны съ ихъ потомствомъ, какъ это 
видно и изъ Корана х), тогда какъ изъ первой были обра­
зованы высшія горнія существа, звѣзды п души пророковъ. 
Такимъ образомъ душамъ пророковъ прпЛисываетея не только 
происхожденіе изъ Мухаммедова свѣта, но и предсущество­
ваніе ихъ, что не противорѣчитъ и духу Корана,

Далѣе, такъ какъ назначеніе всѣхъ пророковъ состояло 
въ томъ, чтобы проповѣдывать людямъ единство Божіе, со­
ставляющее основаніе ислама, то жизнь ихъ особенно дорога 
въ очахъ Божіихъ. За насильственную смерть пророка Богъ 
наказываетъ, по словамъ Рабгузы, современное умерщвлен­
ному пророку человѣчество смертію 70000 человѣкъ, какъ 
это было, наггр., во время смерти пророковъ Захаріи и 
Іоанна. Мысль, что жизнь пророковъ особенно дорога въ 
очахъ Божіихъ, высказана въ другомъ мѣстѣ у того же 
Рабгузы еще рѣзче, именно, что даже и животныя сознаютъ 
запрещеніе Божіе касаться тѣла пророковъ.

Пользуясь такими преимуществами во время земной жизни, 
пророки п по смерти находятся въ великой милости у Бога. 
Тѣла ихъ не подлежатъ тлѣнію, а души прямо допускаются 
къ райскимъ блаженствамъ, тогда какъ души прочихъ лю­
дей до послѣдняго суда не могутъ проникнуть въ рай. Бъ 
раю пророки занимаютъ самыя высшія степени блаженства, 
потому что отличаются отъ прочихъ людей превосходствомъ 
своихъ душъ, созданныхъ изъ Мухаммедова свѣта.

Наконецъ, сунниты признаютъ безгрѣшность всѣхъ проро­
ковъ вообще и особенно Мухаммеда. Но подъ словомъ без-

!) Коранъ XV*, 27; ЬѴ, 14.



—  139 —

грѣшность они разумѣютъ: 1) совершенное отсутствіе лжи; 
отсутствіе „кюффа“, т. е. преступленія дѣйствіемъ или сло­
вомъ противъ мухаммеданской вѣры и ея святыни, престу­
пленія сознательнаго по невѣрію и 2) отсутствіе всякаго 
умышленнаго преступленія. Самое понятіе о невинности, 
безгрѣшности сунниты опредѣляютъ слѣдующимъ образомъ: 
„Богъ не создалъ въ рабѣ никакого грѣха, не смотря на то, 
что сила и воля творить грѣхъ остается въ природѣ чело­
вѣка". Такой безгрѣшности сунниты не приписываютъ ни­
кому. „Тогда не было-бы,—говорятъ они, никакого достоин­
ства въ добрыхъ дѣлахъ святыхъ, достигшихъ высшей сте­
пени благочестія долговременнымъ воздержаніемъ, побѣдою 
надъ искушеніями и умерщвленіемъ страстей; тогда Богъ 
не сказалъ бы пророку (т. е. Мухаммеду): „Пророкъ! Зачѣмъ 
ты считаешь запрещеннымъ для себя то, что разрѣшилъ для 
тебя Богъ?“ х) Или: „Богъ простилъ тебѣ грѣхи твои преж­
ніе и послѣдующіе" -). Равнымъ образомъ и Мухаммедъ не 
сказалъ бы окружающимъ его грѣшникамъ: „подлинно я 
человѣкъ (плоть), какъ и вы“. Такимъ образомъ сунниты 
допускаютъ въ пророкахъ только неумышленныя преступле­
нія и говорятъ, что неумышленные проступки не мѣшаютъ 
условіямъ пророческой безгрѣшности. Важныя же умышлен­
ныя преступленія отнюдь не приписываются пророкамъ ни 
до, ни послѣ вступленія ихъ въ пророческое служеніе. 
Шіиты я*е признаютъ, что всѣ пророки необходимо должны 
быть безгрѣшны и притомъ эту безгрѣшность считаютъ 
абсолютной, совершенной, такъ что пророки, по самой при­
родѣ, по благодати Болчей, освобождены отъ возможности 
грѣшить * 2 3).

Въ подтвержденіе своей теоріи о безгрѣшности пророковъ 
Мухаммедане приводятъ нѣкоторыя мѣста изъ Корана, напр.: 
„если вы устранитесь отъ великихъ грѣховъ, какіе запре­
щены вамъ: то мы очистимъ васъ и отъ другихъ злыхъ 
дѣлъ вашихъ и введемъ васъ въ рай почетнымъ вводомъ" 4).

Ч Коранъ ЬХІ. 1.
2) Коранъ ХЬѴЛІ, 1.
3) Н. Остроумова.— Критическій разборъ мухаммед. ученія о проро- 

кахъ“—стр. 39—43.
4) Коранъ АѴ, 35.



—  140 —

„А то, что у Бога, есть лучшее и постоянное благо для 
тѣхъ, которые вѣруютъ въ Господа своего и уповаютъ на 
Него, которые устраняются отъ великихъ преступленій и 
гнусныхъ дѣлъ, и какъ скоро разгнѣваются на кого, про­
щаютъ ему; которые послушны Господу своему и пр.“ х). 
„На тѣхъ, которые устраняются отъ великихъ грѣховъ и отъ 
гнусныхъ дѣлъ, не остерегшись только отъ малыхъ проступ­
ковъ, Господь твой готовъ расширить прощеніе. Онъ совер­
шенно зналъ васъ и тогда, когда созидалъ васъ изъ земли, 
и тогда, когда вы были зародышами во чревахъ матерей 
вашихъ. Потому не оправдывайте сами себя: Онъ совершенно 
знаетъ того, кто благочестивъ" * 2).

Таковы главные пункты мухаммеданс-каго ученія о проро­
кахъ. Теперь можетъ быть совершенно очевидна мысль, что 
ученіе это имѣетъ весьма важное значеніе въ системѣ му- 
хаммеданства, какъ религіи по преимуществу пророческой. 
Точно также теперь можетъ быть понятно, почему и Мухам­
медъ пользуется у мухаммеданъ такою необыкновенною по­
честью, какъ это видно изъ слѣдующихъ хваленій, относя­
щихся къ Мухаммеду: „Безчисленное благословеніе да будетъ 
надъ пророкомъ, миръ ему! Онъ направилъ людей этого міра 
на прямой путь и самъ есть пророкъ ихъ. Опъ есть единый 
пророкъ, созданный для этого міра... Онъ другъ Господа. 
Только одного Мухаммеда—миръ ему!—Богъ избралъ изъ 
среды людей и сдѣлалъ своимъ другомъ... Мухаммедъ—миръ 
ему!—есть царь царей и свѣтъ вѣры и ходатай за народъ 
свой въ дель послѣдняго Суда и т. п. 3).

К. Меркурьевъ.

(Окончаніе слѣдуетъ) .

Й Коранъ ХЫІ. 34-30.
2) Коранъ 1ЛІ. 33.
:Й Н. Остроумова.—„Критическій разборъ мухаммед. ученія о проро­

кахъ",—стр. 44.



О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

Ко законопроекту о расширеніи правъ женщины').
Законопроектъ о расширеніи правъ женщины, въ 

томъ видѣ, какъ онъ внесенъ на уваженіе законода­
тельныхъ палатъ Министромъ Юстиціи, —  я нахожу 
пагубнымъ для семейной жизни. Этотъ законопроектъ,

ѵ) Смотр. проектъ о семъ Министра Юстиціи... „Замужнія 
женщины могутъ давать на себя векселя, а равно принимать 
по онымъ отвѣтственность и безъ согласія своихъ мужей, 
хотя бы онѣ не производили торговли отъ собственнаго 
имени".

„Замужнія женщины, независимо отъ возраста ихъ, въ 
правѣ просить о выдачѣ имъ отдѣльныхъ видовъ на жи­
тельство, не испрашивая на то согласія своихъ мужей".

„Замужнія женщины могутъ быть включаемы въ виды 
своихъ мужей лишь по ходатайству послѣднихъ, и притомъ 
ие иначе, какъ съ ихъ согласія".

„Замужнимъ женщинамъ, проживающимъ отдѣльно отъ 
своихъ мужей, отдѣльные виды на жительство могутъ быть 
выдаваемы ие только установленіями, указанными въ ст. 41 
и 45 устава о паспортахъ, но и отъ полиціи, въ мѣстѣ вре­
меннаго ихъ пребыванія, притомъ безл> предъявленія общаго 
вида (уст. паси., ст. 11 прим.)“.

„Замужнія женщины, хотя бы и несовершеннолѣтнія, при 
наймѣ на работы, а равно поступленіи на частную, обще­
ственную и правительственную службу, а также въ учебныя 
заведенія, не обязаны испрашивать на сіе согласія своихъ 
мужей".



— 142

если онъ будетъ принятъ палатами и войдетъ въ силу, 
внесетъ анархію въ семью, поведетъ ее къ совершен­
ному распаду. Для меня былъ бы понятенъ этотъ за­
конопроектъ, если бы въ Россіи существовалъ граждан­
скій дракъ вмѣсто церковнаго,—если бы государство 
открыто объявило себя безконфессіональнымъ государ­
ствомъ,—государствомъ исключительно правовымъ, внѣ 
всякихъ христіанскихъ обязательствъ... Но тамъ, гдѣ 
въ основѣ всѣхъ взаимныхъ отношеній членовъ семьи, 
общества и государства лежитъ Библія во всей ея 
совокупности,—законъ Божій, воля Божественная, цер­
ковныя правила,—тамъ не должны быть вводимы по­
добные законы.

Раскройте Библію и вы увидите на первыхъ же ея 
страницахъ такой законъ Божій, данный всѣмъ людямъ 
и на всѣ времена: И рече (Господь Богъ) женѣ: умно­
жая умножу печали твоя и воздыханія, твоя: въ бо- 
лѣзнѣхъ роди ши чада, къ мужу твоему обращеніе 
твое, и той тобою обладати будетъ (Бытія, 3, 16). 
Вотъ законъ, положенный Господомъ Богомъ для всѣхъ 
временъ и всѣхъ народовъ,—законъ не пререкаемый. 
Глава семьи—мужъ; жена ему подчиненная подруга. 
Той тобою обладать будетъ и къ мужу твое обра­
щеніе. Не жена обладать будетъ мужемъ, а мужъ,— 
не мужа обращеніе къ женѣ, а жены къ мужу. Отсюда 
ясно, какъ дважды два четыре, что жена безъ воли 
мужа не должна ничего самостоятельно предпринимать: 
она должна быть въ послушаніи у мужа...

Въ Новомъ Завѣтѣ—въ посланіи къ Ефесянамъ, 
изъ котораго читается отрывокъ при бракосочетаніи 
мужа и жены, эта подчиненность жены мужу особенно 
подчеркивается въ словахъ: а жена да боится своего 
мужа (Ефес. 5, 22—23). К. П. Побѣдоносцевъ пере­
велъ эту фразу: а жена да чтитъ своего мужа; но



— 143 —

въ подлинномъ текстѣ эта мысль выражается сильнѣе 
и глубже. Почему же жена должна такъ относиться 
къ своему мужу? Потому, объясняетъ апостолъ, что 
мужъ есть глава жены, якоже и Христосъ глава 
Церкви; по якоже Церковь повинуется Христу, та- 
кооісде и жены, своимъ мужемъ во всемъ. Въ знакъ 
подчиненія мужу, ей и заповѣдано быть съ покрыва­
ломъ на головѣ,—не съ обнаженной головой и не 
стриженой, а съ покрываломъ (1 Коринѳ. 11, 3— 15). 
Женѣ не позволено въ церкви и говорить: она долэісна 
молчать, бъ знакъ своей подчиненности мужу. Если же 
она хочетъ чему научиться, спрашиваетъ о томъ дома 
у своего мужа,—ибо неприлично женѣ говорить въ 
церкви (1 Коринѳ. 14, 34—35). Ибо прежде созданъ 
Адамъ, а потомъ— Ева,—и не Адамъ прельщенъ, но 
жена, прельстившись, впала въ преступленіе,—еще разъ 
объясняетъ различіе мужа и жены ап. Павелъ (1 Тимоф. 
2, 13 —14). Главной обязанностью жены должно быть 
материнство, чадородіе. За это преимущественно ей 
обѣщается и спасеніе: спасется же чадородія ради, 
говоритъ апостолъ, аще пребудетъ въ вѣрѣ и любви 
и во святыни съ цѣломудріемъ (15)... Крѣпость брач­
наго союза самъ Христосъ Спаситель опредѣляетъ 
такъ: еже убо Богъ со чета, человѣкъ да не разлучаетъ 
(Матѳ. 12, 3—9).

Бываютъ браки неудачные; но тогда сторона страж­
дущая должна смотрѣть на свой союзъ, какъ на крестъ, 
посланный ей отъ Господа,—какъ на подвигъ кресто- 
ногиенія, и съ вѣрою и упованіемъ, а также и съ 
молитвою- нести свой крестъ до конца. Только пре- 
терпѣвый до конца спасенъ будетъ (Матѳ. 10, 22; 
Лук. 21, 19): это можетъ быть усвоено и страждущей 
женѣ.



—  144 —

Вотъ въ краткихъ чертахъ ученіе о бракѣ, какъ 
таинствѣ, и о семейномъ союзѣ. Женщина, не желаю­
щая нести на себѣ иго брачной жизни, можетъ оста­
ваться дѣвой; такое состояніе не осуждается христіан­
ствомъ (1 Корине. 7, 25—40). Теперь хотятъ разва­
лить этотъ союзъ, освященный Самимъ Богомъ, упразд­
нить самое таинство брака и ввести какое-то равноправіе 
и почти совершенную независимость жены отъ мужа... 
И теперь житья нѣтъ .мужьямъ отъ эмансипирован­
ныхъ женъ, а что же будетъ дальше, когда произволъ 
жены будетъ легализованъ еще и Верховною властью?! 
Теперь есть поговорка; „мужъ въ дверь, жена въ 
Тверь", указывающая на произволъ жены, прикрывае­
мый, однако же, хитростью. Но когда войдетъ въ силу 
закона право жены дѣйствовать безъ согласія мужа, 
тогда уже будутъ жены не только въ Тверь, но и 
прямо во всѣ грады и веси Россійской имперіи ухо­
дить, не спрашиваясь у мужа. А что же тогда будетъ 
дѣлать мужъ, оставаясь дома на хозяйствѣ? Богатые 
будутъ, конечно, ѣздить по увеселительнымъ учре­
жденіямъ, а побѣднѣе — ходить въ публичные дома 
средней руки, а бѣдные—тѣ и просто будутъ пользо­
ваться уличной проституціей. И какъ результатъ всего 
этого — появятся всякаго рода и вида болѣзни отъ 
такой „свободной любви". А дѣти?.. Объ нихъ то, 
бѣдныхъ, никто и не думаетъ... Останутся на попе­
ченіи у прислуги... А всегда ли прислуга бываетъ спо­
собна дать надлежащее воспитаніе дѣтямъ—не своимъ, 
а чужимъ?! И теперь консисторіи и Св. Синодъ зава­
лены бракоразводными дѣлами; что же будетъ при 
введеніи этого закона?! Бракъ, какъ таинство, совсѣмъ 
упразднится. Если семья есть основа государства, какъ 
ячейка онаго, то, понятно, съ разваломъ семьи можетъ 
выйти нѣчто пагубное и для государства.



Сколько вижу, въ данномъ случаѣ не справляются 
и съ мнѣніемъ Церкви, отзывъ которой былъ бы по­
лезенъ въ семъ случаѣ.

Въ виду всего изложеннаго, я нахожу законъ объ 
эмансипаціи женщины въ томъ видѣ, въ какомъ онъ 
изложенъ намъ Министромъ*—непріемлемымъ.

Нинолай, Архіепископъ Варшавскій.

іоГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



Христіанская Церковь и совре­
менный соціализмъ.

Г Л А В А  I.

Высота христіанскаго ученія и произведенный имъ перево­
ротъ въ жизни человѣчества.

Почти девятнадцать вѣковъ тому назадъ на восточ 
ной окраинѣ колоссальной Римской имперіи, въ періодъ 
наибольшаго расцвѣта ея матеріальныхъ и духовныхъ 
силъ, когда Римская культура совершала свое побѣд­
ное шествіе по лицу земли, когда классическая лите­
ратура праздновала свой золотой вѣкъ, а язычество 
подъ напоромъ философской мысли допѣвало свою ле­
бединую пѣснь въ великолѣпномъ Пантеонѣ,—въ Га­
лилейской провинціи, тамъ, гдѣ нынѣ Дамасскій паша­
лыкъ, раздалась дивная проповѣдь Евангелія Царствія 
Божія. Благовѣстникъ—Іисусъ Назорей пламенно же­
лалъ, чтобы Его Евангеліе сдѣлалось совѣстью всѣхъ 
народовъ, чтобы оно пропитало своимъ духомъ всѣ 
стихіи земной жизни человѣка. Въ немъ Онъ откры­
валъ міру новый небесный идеалъ, которымъ должна 
была святиться вся земля. Послѣдняя являлась не ко­
нечнымъ пунктомъ жизни человѣка, не предѣломъ его 
мысли и стремленій, а только этапомъ по дорогѣ его 
въ вѣчное и „лучшее отечество"—небо. Отсюда откры­
валась зависимость земли отъ неба, отсюда и на землѣ 
водворялась воля Отца небеснаго, отсюда исходилъ и



—  147 —

вѣчный завѣтъ людямъ: „будьте совершенны, какъ со­
вершенъ Отецъ вашъ Небесный"... Прогрессъ объяв­
лялся' новый, дотолѣ міру невѣдомый: прогрессъ не 
внѣшній, матеріальный и не количественный, а каче­
ственный, внутренній, къ которому земныя блага— 
только приложеніе, или надстройка.

И, дѣйствительно, новое ученіе силою своей огнен­
ной любви вскорѣ переплавило греко-римскій міръ. Оно 
обновило и преобразовало всѣ стороны человѣческой 
жизни. Произошелъ переворотъ въ мірѣ идей: госу­
дарственныхъ, политическихъ, правовыхъ, моральныхъ, 
общественныхъ, семейныхъ и индивидуальныхъ. Научно­
философская мысль, міръ творчества и особенно худо­
жественнаго: литература, живопись, скульптура, архи­
тектура, музыка, театральное искусство—переродились. 
И чѣмъ сильнѣе сказывалось вліяніе христіанства въ 
какой-либо области человѣческой мысли и жизни, тѣмъ 
продуктивнѣе человѣкъ мыслилъ и благороднѣе жилъ.

Причина такого успѣха новой религіи скрывалась 
въ томъ, что послѣдняя не связывала себя ни съ чѣмъ 
внѣшнимъ, измѣнчивымъ, случайнымъ, а только съ 
неизмѣняемымъ во внутреннемъ человѣкѣ. Не регу­
лируя конкретныхъ соціально-политическихъ законо­
проектовъ, не касаясь формъ соціальной и экономиче­
ской жизни людей, христіанство пеклось только о томъ, 
чтобы всюду царила божественная любовь, чтобы всѣ, 
въ томъ числѣ и хозяйственныя, отношенія между 
людьми запечатлѣны были духомъ дѣятельной любви 
къ человѣку. Только въ такомъ случаѣ оно и могло 
объявить себя всемірною религіею.

И предъ величіемъ христіанскаго идеала склонилось 
всепоглощающее могущество античнаго государства. 
Сила послѣдняго была подорвана появленіемъ и раз­
витіемъ новой формы общенія людей, не только неза-

10*



-  148 —

висимой отъ государства, но и указавшей ему гра­
ницы его властвованія надъ людьми. Я разумѣю Цер­
ковь Христову. Дотолѣ государство было высшимъ 
идеаломъ общежитія, выраженіемъ высшей истины. Оно 
само въ себѣ имѣло цѣль, само для себя существо­
вало, само являлось олицетвореннымъ божествомъ, въ 
жертву которому приносилось все. Но христіанство 
открыло человѣку и человѣчеству высшее призваніе внѣ 
государства и высшій идеалъ вселенскаго единства въ 
Церкви. Оно ограничило значеніе государства значе­
ніемъ „царства отъ міра“, указало предѣлъ кесарю, 
поставило надъ нимъ Бога и провозгласило то высшее, 
божественное начало, которому подчинена личная со­
вѣсть и правящихъ и управляемыхъ, а слѣдовательно 
подчинено нравственно и государство и иной всякій 
видъ человѣческаго общежитія. Этимъ христіанство 
спасло самую идею государства, открывъ ему истинный 
смыслъ и цѣль его существованія— служеніе Царству 
Божію на землѣ. Государство получило живую душу. 
Въ немъ власть изъ исключительной обладательницы 
всѣхъ правъ превращалась, главнымъ образомъ, въ но­
сительницу всѣхъ обязанностей христіанскаго общества, 
по отношенію къ Царствію Божьему на землѣ. Носи­
тель власти— Божій слуга. Такъ христіанство измѣнило 
идею государства и высшей въ немъ власти.

Въ политической жизни оглашенныхъ Евангеліемъ 
народовъ все болѣе и болѣе отходитъ въ область тем­
наго преданія языческая идея „всемірнаго завоеванія", 
уступая мѣсто другой—истинно христіанской идеѣ „все­
мірнаго мира", воспѣтой въ ангельской пѣснѣ: „слава 
въ вышнихъ Богу, и на землѣ миръ, въ человѣкахъ 
благоволеніе".

Право, бывъ воплощеніемъ идей правды и справед­
ливости, съ которыми неразрывна идея возмездія, со-



—  149 —

четалось въ христіанскомъ обществѣ съ милостью, ко­
торая стала выше суда. Невѣдомый древнему міру „вну­
тренній человѣкъ" предсталъ въ христіанскихъ судахъ 
въ своей наготѣ. И, при оцѣнкѣ преступленій, загово­
рили въ нихъ не столько о голомъ фактѣ преступле­
нія, сколько о личности преступника, о внутреннихъ 
мотивахъ преступленія.

Христіанская мораль, покоящаяся на смиренной любви, 
возвѣстившая міру великія идеи: свободы, равенства и 
братства, призывающая людей дать покой трудящимся 
и обремененнымъ, накормить голодныхъ, напоить жа­
ждущихъ и одѣть нагихъ, перевязать нравственныя и 
физическія раны человѣка,— постепенно проникаетъ въ 
жизнь людей, вытѣсняя оттуда царство холоднаго эгоизма. 
Подъ вліяніемъ именно христіанства,— этой „религіи 
человѣческаго страданія",— пало въ христіанскихъ стра­
нахъ рабство, усилились заботы о трудящихся и не­
мощныхъ, развилась благотворительность и сильно ра­
стетъ сознаніе единства и равенства всѣхъ предъ Бо­
гомъ, отчего жизнь человѣка постепенно теряетъ зна­
ченіе чисто-торговой цѣнности вещи, за которую дру­
гіе покупаютъ себѣ блага жизни.

Проникнувъ въ семейный очагъ, христіанство тамъ 
въ основу взаимныхъ отношеній между членами семьи 
положило любовь, которая сдѣлала совѣстнымъ пови­
новеніе младшихъ старшимъ и желательнымъ первен­
ство послѣднихъ.

Если теперь мы взглянемъ на все творчество чело­
вѣческаго воображенія въ христіанскихъ странахъ, то 
ясно увидимъ, что оно также живетъ душою христіан­
ства, которую воплощаетъ въ большей или меньшей 
степени.

Такъ христіанство своимъ духомъ обвѣяло всю землю, 
вложило свое дыханіе во всѣ отрасли нашей культуры



150 —

и цивилизаціи. И этого оспаривать нельзя, даже при 
бѣгломъ взглядѣ на историческую жизнь западныхъ 
народовъ, которая ярко запечатлѣна и пропитана міро­
воззрѣніемъ католической и протестантской церквей. 
И у насъ, въ Россіи, православно-христіанская вѣра 
всегда была не только чисто-религіознымъ но и обще­
ственно бытовымъ началомъ. Она пропитала собою все 
историческое существованіе русскаго народа, — такъ 
что безъ разумѣнія духовно - историческаго элемента 
Россіи невозможно ясное разумѣніе самой Россіи и 
ея, повидимому, чисто-внѣшнихъ, даже политическихъ 
обстоятельствъ. Проникая же въ семейный, обществен­
ный и государственный бытъ русскаго человѣка, право­
славная Церковь старалась вложить въ него свою душу, 
свой идеалъ.

Г Л А В А  II.

Появленіе и ростъ новаго міровоззрѣнія, подъ именемъ на­
учнаго соціализма.—Столкновеніе его съ христіанствомъ.— 
Отношеніе къ научному соціализму католической и проте­

стантской церквей.

Мы видѣли, что христіанство не ограничилось рели­
гіозно-метафизическою областью, а выступило въ чело­
вѣческой исторіи, какъ 'религіозно-соціальное міровоз­
зрѣніе.

Но было бы ошибочно думать, что, со времени по­
явленія христіанства, жизнь человѣческая въ странахъ, 
оглашенныхъ его проповѣдью, перестала вмѣщать въ 
себя начала, чуждыя христіанству и даже ему враждеб­
ныя. Достаточно вспомнить только истекшій XIX вѣкъ. 
Уже въ началѣ его изъ горнила французской револю­
ціи вышла на жизненную арену такъ-называемая демо­
кратія, которая, подъ знаменемъ сперва раціонализма, 
а затѣмъ и естественно-научнаго матеріализма, всту-



—  151

пила въ жестокую борьбу съ христіанствомъ изъ-за 
обладанія міромъ, его обновленія и преобразованія. Въ 
сороковыхъ же годахъ и особенно въ шестидесятыхъ 
демократическое движеніе вырождается, въ лицѣ извѣст­
наго нѣмецкаго экономиста Карл’а Маркса, въ новое 
міровоззрѣніе, получившее названіе научнаго соціализма 
или историко-экономическаго матеріализма. Это воз­
зрѣніе съ поразительною силою распространяется по 
всему западу и, подобно бурному потоку, увлекаетъ въ 
свои волны и мыслящіе умы, и чувствительныя сердца, 
и особенно народныя массы. Оно порождаетъ огром­
ную литературу, которая едва вмѣщается въ 2-томный 
трудъ въ 1000 стр., съ перечнемъ однихъ только за­
главій соціалистическихъ сочиненій. Изъ области науч­
ной мысли оно переходитъ въ сферу активной поли­
тики и тамъ проявляетъ себя въ могучей соціалъ-демо­
кратической партіи, съ организованнымъ ею всемір­
нымъ „пролетарскимъ блокомъ", или „рабочимъ дви­
женіемъ". Объявивъ соціалистовъ-идеологовъ, изъ ко­
торыхъ нѣкоторые тщетно старались примирить Хри­
ста и революцію,— „утопистами", новѣйшіе соціалисты 
властно берутъ въ свои руки рѣшеніе проблемы зем­
ного „рая". Они разбили людей на два враждебныхъ 
лагеря: рабочихъ и капиталистовъ и силятся рушить 
всѣ основы современнаго общественнаго строя путемъ 
„организованнаго пролетаріата". Къ концу XIX вѣка, 
уже повсюду на западѣ Европы и даже далеко за ея 
предѣлами, раздавался рѣзкій боевой кличъ: „проле­
таріи всѣхъ странъ, соединяйтесь! “ И этотъ кличъ 
нашелъ откликъ въ одной только Германіи въ 3 '/2 мил­
ліонахъ сердецъ. Въ послѣднее время соціальное дви­
женіе взволновало и всю истерзанную войной съ Япо­
ніей Россію. Оно ярко проявило свою мощь и у насъ. 
Исходя изъ чисто-экономическихъ воззрѣній на чело-



вѣческій прогрессъ и цивилизацію, научный соціализмъ 
переноситъ свои выводы въ соціальную, политическую, 
моральную и даже религіозную жизнь человѣка и ста­
рается преобразовать ее по своему идеалу. Нѣтъ такой 
области въ жизни и мысли человѣка, которой бы онъ 
не коснулся и на которую бы не старался наложить 
свою печать,—печать объявленнаго имъ „рая" на землѣ.

Понятно, что при такихъ задачахъ и стремленіяхъ 
экономическаго соціализма, онъ и въ теоріи своей и 
въ практикѣ невольно долженъ былъ встрѣтиться съ 
другою величайшею силою, преобразующею міръ и чело­
вѣка,— съ христіанскою церковью и содержимою ею 
вѣрою во Христа. Эта встрѣча могла быть или встрѣчею 
друзей, соработниковъ на общей нивѣ, или же враговъ 
и враговъ непримиримыхъ. Безразличными другъ къ 
другу они не могли быть, потому что стремятся къ 
одной цѣли—преобразовать міръ и дѣйствуютъ на одномъ 
полѣ—землѣ.

Тамъ, гдѣ научный соціализмъ зародился и давно 
проявилъ себя въ жизни,—на Западѣ Европы,—хри­
стіанство, въ лицѣ католической и протестантской цер­
кви, уже съ достаточною ясностью опредѣлило свое къ 
нему отношеніе. Вездѣ католическое духовенство въ 
цѣломъ ведетъ безпощадную борьбу съ соціализмомъ, 
громитъ соціалистовъ, какъ злѣйшихъ враговъ семьи, 
собственности и религіи. Въ папскихъ энцикликахъ 
Пія IX, Льва XIII и Пія X соціализмъ называется „смерто­
носной заразой", и въ руководство духовенству и ча­
дамъ церкви дается положительная и отрицательная 
критика соціалистическихъ принциповъ. „Въ чемъ за­
ключается долгъ католиковъ по отношенію къ соціа­
лизму?—писалъ въ 1898 году монсиньоръ Рюттенъ. 
послѣ епископъ Люттихскій. — Они должны бороться 
съ нимъ во всѣхъ его видахъ, съ тѣмъ большей энер-



гіей, что этотъ врагъ подрываетъ самыя основы вся­
каго цивилизованнаго общества". Съ тою же цѣлью 
борьбы съ соціализмомъ бывшій Виленскій римско-ка­
толическій епископъ баронъ Э. Роопъ устраивалъ для 
католическаго духовенства и мірянъ въ Вильнѣ вре­
менные курсы, на которыхъ лучшими научными силами 
и практическими дѣятелями церкви подробно освѣща­
лись соціальные вопросы съ точки зрѣнія католиче­
скаго вѣроученія. Оппозиція протестантства соціализму 
также неоспорима. Въ „Запискѣ центральнаго коми­
тета для внутренней миссіи нѣмецкой евангелической 
церкви" соціализмъ признается „крайнимъ слѣдствіемъ 
матеріалистическаго направленія" и, конечно, потому 
враждебнымъ христіанской церкви, съ которымъ ей 
необходимо вести серьезную и разностороннюю борьбу. 
Придворный проповѣдникъ въ Берлинѣ Адольфъ Ште­
керъ называлъ соціалъ-демократію „новымъ міровоз­
зрѣніемъ “, которое „ отрываетъ людей отъ христіанства, 
отъ нравственныхъ основаній нашей жизни и ведетъ 
ихъ по тому пути, который можетъ привести и ведетъ 
только въ пропасть".

Такое отношеніе двухъ названныхъ христіанскихъ 
церквей къ научному соціализму вытекаетъ изъ раз­
ницы самыхъ принциповъ, на которыхъ покоятся эти 
церкви и соціализмъ. Внѣшнія, случайныя обстоятель­
ства, какъ, напримѣръ, то или другое положеніе цер­
кви въ государствѣ, только усиливали, или нѣсколько 
смягчали принципіальную  вражду двухъ противополож­
ныхъ міровоззрѣній—церковнаго или соціальнаго.

Г Л А В А  III.
Сущность ученія научнаго или экономическаго соціализма.

Но перейдемъ къ разсмотрѣнію сущности ученія 
экономическаго соціализма. Это для насъ необходимо,



—  154

потому что и у насъ онъ увлекаетъ народныя массы, 
и съ нимъ намъ, дѣятелямъ православной церкви, 
прійдется и уже приходится сильно сталкиваться и 
считаться. Главнымъ образомъ мы постараемся вы­
яснить отношеніе соціализма къ религіи вообще и, въ 
частности, къ христіанству. Экономической догмы его 
и воззрѣній мы коснемся только въ мѣстѣ соприкосно­
венія ихъ съ религіей, гдѣ они обусловливаютъ собою 
послѣднюю.

Въ отвѣтъ на сочиненіе Прудона: „ Философія Ни- 
щ ет и“, Марксъ написалъ „Нищету Ф илософіи“ и въ 
ней находится то знаменитое мѣсто, которое постоянно 
повторяется въ его трудахъ, какъ лейтмотивъ, какъ 
основа всего его міровоззрѣнія. „Общественныя отно­
шенія, писалъ онъ, находятся въ тѣснѣйшей зависи­
мости отъ производительныхъ силъ. Пріобрѣтая новыя 
производительныя силы, люди измѣняютъ свой способъ 
производства; а измѣняя способъ производства, способъ 
пріобрѣтенія средствъ къ существованію, они измѣ­
няютъ всѣ свои общественныя отношенія... Тѣ же люди, 
которые устанавливаютъ общественныя отношенія въ 
соотвѣтствіи со своей матеріальной производительно­
стію, вырабатываютъ также принципы, идеи и кате­
горіи въ соотвѣтствіи со своими общественными от­
ношеніями. Слѣдовательно, эти идеи, эти категоріи 
столь же мало вѣчны, какъ- и тѣ отношенія, которыя 
онѣ выражаютъ. Это историческіе и преходящіе про­
дукты". Какъ видимъ, догма научнаго соціализма—  
чисто экономическая. Она признаетъ господство мате­
ріальныхъ потребностей надъ всею духовною жизнью 
человѣчества, зависимость послѣдней отъ экономики. 
Въ этомъ основная мысль и Марксовскаго „Капитала", 
въ которомъ, между прочимъ, читаемъ: „религіозный 
міръ есть лишь отраженіе міра реальнаго". У Маркса



—  155 —

все вверхъ дномъ: „образъ жизни опредѣляетъ совѣсть 
человѣка", а не наоборотъ: не совѣсть человѣка опре­
дѣляетъ его образъ жизни. Въ принципахъ морали, 
права, религіи и т. д. онъ видитъ не „вѣчныя истины", 
а „историческія категоріи", превращенія которыхъ за­
висятъ отъ измѣненій въ экономическомъ строѣ. „Вся 
исторія человѣческой жизни, пишетъ Ф. Энгельсъ, 
второй столпъ научнаго соціализма, была исторіей 
борьбы классовъ. Эти борющіеся общественные классы 
являются, въ каждый данный моментъ, результатомъ 
отношеній производства и обмѣна, короче — экономи­
ческихъ отношеній своего времени. Экономическій строй 
общества каждой данной эпохи представляетъ собою 
ту реальную почву, свойствами которой объясняется, 
въ послѣднемъ счетѣ, вся надстройка, образуемая со­
вокупностію правовыхъ и политическихъ учрежденій, 
равно какъ религіозныхъ, философскихъ и прочихъ воз­
зрѣній каждаго даннаго историческаго народа"... Сло­
вомъ, по взгляду основателей научнаго соціализма, 
всякаго рода идеи — продукты экономическаго строя 
жизни, а отнюдь не агенты послѣдней. Экономическія 
условія-—производство и обмѣнъ создаютъ жизнь поли­
тическую, соціальную, моральную, правовую, художест­
венную и даже религіозную. Богатѣйшій въ мірѣ цвѣт­
никъ учрежденій, нравовъ, идей и идеаловъ — все это 
только случайное слѣдствіе или „надстройка" сущест­
вующей „экономики", „историческіе и преходящіе про­
дукты". Большей нелѣпости, кажется, нельзя сочинить. 
Извѣстный англійскій ученый и выдающійся общест­
венно-политическій дѣятель Вилліамъ Лекки въ своей 
книгѣ: „Демократія и Свобода“ справедливо замѣ­
чаетъ: „настанетъ день, когда однимъ изъ удивитель­
нѣйшихъ памятниковъ людского безумія будетъ счи­
таться фактъ, что подобное ученіе могло быть призна-



150 —

ваемо передовымъ и прогрессивнымъ". Нѣмецкій проф. 
Карлъ Дилль выражаетъ удивленіе, какъ это ученіе на­
ходитъ еще послѣдователей.

А между тѣмъ научный соціализмъ создалъ мощную 
соціалъ-демократическую партію, которая стала прово­
дить въ жизнь его положенія. Признавая, что все въ 
человѣческой жизни обусловлено состояніемъ „эконо­
мики" или производства и обмѣна продуктовъ, соціалъ- 
демократія ищетъ средствъ къ устраненію въ жизни 
соціальнаго зла не въ головахъ людей, не въ болѣе 
или менѣе ясномъ пониманіи и осуществленіи ими 
вѣчной истины и справедливости, словомъ: не въ мірѣ 
идей и ихъ реализаціи, а въ экономикѣ данной эпохи. 
По ея мнѣнію, современный общественный строй и вся 
вообще культурная жизнь человѣка сложились на почвѣ 
борьбы капитала съ трудомъ или буржуазіи съ проле­
таріемъ. Все въ жизни, въ томъ числѣ и религія, при­
способлено къ поддержкѣ капитала и къ угнетенію тру­
дящихся. Рѣшить проблему народной нищеты можно 
только упраздненіемъ капитала, а этого можно достиг­
нуть только чрезъ уничтоженіе его опоръ и обобще­
ствленіе средствъ производства продуктовъ. Съ этою 
цѣлью необходимо сплотить пролетаріатъ, сдѣлать его 
иррелигіознымъ и при его помощи захватить въ свои 
руки государственную власть. Съ побѣдою надъ капи­
таломъ государство и самъ пролетаріатъ исчезнутъ, 
потому что не будетъ экономическаго неравенства — 
не будетъ и различія сословій; если же, далѣе, не бу­
детъ различія сословій,— не будетъ и классовой борьбы, 
никому не нужна будетъ поддержка въ борьбѣ; слѣдо­
вательно, не нужно будетъ и государство. На его раз­
валинахъ появится „общечеловѣческій соціальный со­
юзъ" съ управительнымъ въ немъ органомъ— „рабочимъ



—  157

вѣдомствомъ1. Въ этомъ „союзѣ" не будетъ соціаль­
наго зла. „Рабочее вѣдомство" будетъ распредѣлять 
между всѣми по своему усмотрѣнію работы. Производ­
ство труда будетъ дѣлиться между членами союза, и 
такъ какъ оно будетъ только для удовлетворенія по­
требностей человѣка, то капиталъ исчезнетъ, исчезнутъ 
торговые крахи, потому что и самой торговли не бу­
детъ. Будетъ только обмѣнъ жизненныхъ потребностей. 
Мѣриломъ для обмѣна будутъ не деньги, а время, за­
траченное на производство. Въ „соціальномъ союзѣ" 
не будетъ различія прилежныхъ, лѣнивыхъ, умныхъ и 
глупыхъ. Всѣ нормальные люди рождаются съ одина­
ковымъ умомъ и съ одинаковыми способностями. Не­
лѣпое воспитаніе порождаетъ различія. Союзъ будетъ 
развивать природный умъ и способности членовъ. Кто 
выдѣлится дарованіемъ, тотъ за плодъ своего дарованія 
не получаетъ ничего, такъ какъ это дарованіе не со­
ставляетъ его личной заслуги. Всякая работа одина­
ково цѣнна. Брачный союзъ свободенъ отъ ограниченій. 
Для религіи въ „союзѣ" не будетъ мѣста. Съ цѣлью 
привлеченія простого народа, соціальный рай рисуется 
у соціалъ-демократовъ еще заманчивѣе. Такъ, въ немъ 
человѣкъ будетъ работать только отъ 16-ти до 28-ми 
лѣтъ. Затѣмъ, онъ можетъ зажить въ полной празд­
ности, получая потребное для жизни отъ „союза".

Таковъ компендій научнаго, или экономическаго со­
ціализма.

Изъ теоріи послѣдняго слѣдуетъ, что соціальный рай 
наступитъ самъ собой, когда въ нѣдрахъ народной 
жизни созрѣютъ подходящіе матеріальные факторы, когда 
силою вещей капиталъ станетъ въ зависимость отъ 
труда и поневолѣ сойдетъ съ исторической сцены. Но, 
съ цѣлью облегчить новому строю рожденіе въ міръ, 
соціалисты прибѣгаютъ къ родовспомогательному сред-



ству, къ своего рода „кесареву сѣченію*'. Насиліе надъ 
существующимъ строемъ рекомендовалъ еще самъ ос­
нователь научнаго соціализма К. Марксъ. Онъ пред­
лагалъ поднять рабочій классъ противъ остальныхъ 
общественныхъ классовъ. Въ его коммунистическомъ 
манифестѣ 1848 года читаемъ: „коммунисты (такъ на­
зываетъ Марксъ соціалъ-демократовъ) поддерживаютъ 
всюду всякое революціонное движеніе противъ сущест­
вующихъ общественныхъ и политическихъ условій... 
Они считаютъ для себя недостойнымъ скрывать свои 
взгляды и намѣренія; они открыто заявляютъ, что 
гтли ихъ могутъ быть достигнуты только путемъ на­
сильственнаго ниспроверженія существующаго порядка 
вещей. Пусть же господствующіе классы трепещутъ, 
въ ожиданіи грядущей коммунистической революціи! 
Пролетаріямъ страшиться нечего: потерять они могутъ 
только сковывающія ихъ цѣпи, а выиграть имъ пред­
стоитъ все“... Только съ 1870-хъ годовъ Марксъ, а за 
нимъ и Энгельсъ, призналъ революціонную тактику 
„устарѣлой" и, по тактическимъ, но не принципіаль­
нымъ соображеніямъ, отказался отъ нея. Все же и 
послѣ, какъ и теперь мы констатируемъ въ соціалъ- 
демократіи сильное теченіе въ сторону вооруженнаго 
возстанія пролетаріата, съ цѣлью низверженія суще­
ствующаго строя. Это видно изъ соціалъ-демократи­
ческихъ дѣйствій, пѣсенъ и сочиненій, какъ, напримѣръ: 
„Приложеніе тактики и фортификаціи къ народному 
возстанію"—В. Сѣверцова.

Но если принципъ научнаго соціализма является 
нелѣпостью, то проектированный имъ рай на землѣ 
относится просто къ „утопіямъ", которыми богата мысль 
человѣчества и которыми даритъ насъ и наше сектант­
ство, въ родѣ Іеговизма. Средства же, которыми соці­
алисты стараются насадить свой рай, говорятъ сами 
за себя, чтобы на нихъ еще останавливаться.



—  159

Мы не ставимъ здѣсь своею цѣлью подробно разби­
рать черты пресловутаго соціальнаго „рая“; да врядъ ли 
это и надобно, при слишкомъ явной его фантастично­
сти. Свое вниманіе мы остановимъ на фактѣ изгнанія 
изъ соціальнаго рая религіи.

Г Л А В А  IV.

Взглядъ научнаго соціализма на религію вообще и на хри­
стіанство въ частности.

Какъ соціалисты рѣшаютъ религіозную проблему?—и 
какъ они въ жизни относятся къ религіознымъ общи­
намъ или церквамъ? Подробное выясненіе этого во­
проса весьма важно, потому что рѣшеніемъ его должно 
быть обусловлено, по нашему глубокому убѣжденію, 
отношеніе православной Церкви къ соціалъ-демократіи 
и къ лежащей въ ея основѣ научной теоріи.

Уже изъ основного принципа научнаго соціализма— 
матеріалистическаго пониманія имъ исторіи и слѣдова­
тельно зависимости всей духовной жизни человѣка отъ 
экономическаго строя, отъ состоянія производства и 
обмѣна продуктовъ, видно, что религія является у него 
случайной „надстройкой" къ жизненной экономикѣ, 
„историческимъ и преходящимъ продуктомъ" послѣд­
ней. Религіозные принципы— не „вѣчныя истины", а 
„историческія категоріи", превращенія которыхъ зави­
сятъ отъ измѣненія хозяйственныхъ отношеній между 
людьми. Не идеи, не принципы регулируютъ человѣ­
ческую жизнь, а теченіе жизни создаетъ идеи, прин­
ципы. „Религіозный міръ, читаемъ въ „Капиталѣ" Маркса, 
есть лишь отраженіе міра реальнаго... Религіозное от­
раженіе реальнаго міра можетъ вообще исчезнуть лишь 
тогда, когда условія практической будничной жизни



—  160 —

людей будутъ каждодневно представлять имъ вполнѣ 
ясныя и разумныя отношенія человѣка къ человѣку и 
къ природѣ1'. Это сулитъ людямъ соціальный строй. 
По выраженію Энгельса, религія есть не что иное, 
какъ „фактическое отраженіе въ головахъ людей тѣхъ 
внѣшнихъ силъ, которыя господствуютъ надъ ними 
изо дня въ день, отраженіе, въ которомъ земныя силы 
принимаютъ форму надземныхъ".— „Великія обществен­
ныя преобразованія, говоритъ Панекокъ, постоянно 
знаменующія собою появленіе новыхъ способовъ про­
изводства, сопровождаются возникновеніемъ новыхъ 
религій; при этомъ носителями различныхъ религіоз­
ныхъ воззрѣній являются различные классы общества, 
борющіеся между собою за власть". Представитель 
германской соціалъ - демократіи Бебель, въ своемъ из­
вѣстномъ отвѣтѣ на письмо священника Гогофа, также 
признаетъ религію созданіемъ человѣка, плодомъ мате­
ріальныхъ условій жизни послѣдняго.

Понятно теперь, почему въ „общечеловѣческомъ со­
ціальномъ союзѣ", гдѣ отношенія людей другъ къ другу 
и къ природѣ рисуются нормальными, гдѣ якобы не 
будетъ борьбы классовъ, не будетъ стремленія къ 
господству надъ массами и къ порабощенію пролета­
ріата капиталомъ,— нѣтъ мѣста для религіи. Вѣдь по­
слѣдняя, по ученію соціалистовъ, является только про­
дуктомъ перечисленныхъ золъ, ихъ мистическимъ от­
раженіемъ. „Когда общество, говоритъ Энгельсъ, овла­
дѣетъ и планомѣрно будетъ пользоваться всѣми сред­
ствами производства и этимъ путемъ освободитъ себя 
и всѣхъ своихъ членовъ отъ порабощенія, въ которомъ 
оно въ настоящее время находится, благодаря имъ 
самимъ произведеннымъ, но въ то же время стоящимъ 
противъ него въ видѣ враждебной ему, чуждой силы, 
средствамъ производства, когда человѣкъ будетъ не



—  161 —

только думать, но и направлять, тогда только исчез­
нетъ послѣдняя чуждая ему сила (разумѣется, сверхъ­
естественная), которая теперь еще находитъ свое от­
раженіе въ религіи, а затѣмъ исчезнетъ и самое ре­
лигіозное стремленіе по той простой причинѣ, что 
больше нечего будетъ отражать". Итакъ, въ „общече­
ловѣческомъ соціальномъ союзѣ" для религіи нѣтъ 
мѣста.

Взглядъ на происхожденіе вообще религіи соціалисты 
переносятъ и на христіанство. По Энгельсу, возник­
новеніе міровой религіи, христіанства, также объ­
ясняется экономическимъ обстоятельствомъ. Когда всѣ 
старыя народности исчезли въ міровой Римской Импе­
ріи, то такая же участь постигла и ихъ національныхъ 
боговъ—они также исчезли. Для міровой имперіи нужна 
была и міровая религія. Благодаря товарному хозяй­
ству, люди все болѣе и болѣе вступали въ сношенія 
другъ съ другомъ, и такимъ образомъ христіанство 
возникло, какъ культъ абстрактнаго человѣка. Хри­
стіанство, говоритъ Панекокъ, возникло на обломкахъ 
античнаго рабскаго хозяйства, этого базиса римской и 
греческой культуръ. Послѣднимъ и рѣшительнымъ 
основаніемъ его возникновенія былъ, по Петерсу, обще­
принятый въ то время въ римскомъ государствѣ спо­
собъ производства работъ чрезъ рабовъ и находив­
шееся въ тѣсной связи съ этимъ сильное размноженіе 
пролетаріата, обостреніе соціальныхъ противоположно­
стей (господа и рабы), исчезновеніе среднихъ слоевъ 
населенія. Для общества товаропроизводителей, чита­
емъ въ „Капиталѣ" Маркса, общественное производ­
ственное отношеніе которыхъ заключается въ томъ, 
что они относятся къ своимъ продуктамъ какъ къ то­
варамъ, т.-е. какъ къ цѣнностямъ, и въ этой вещной 
формѣ относятъ одну къ другой свои частныя работы,

иГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  162

какъ одинаковый человѣческій трудъ,—для такого обще­
ства христіанство съ его культомъ абстрактнаго чело­
вѣка, особенно христіанство въ его буржуазной фор­
мѣ—протестантизмѣ, деизмѣ и т. д. представляетъ са­
мую подходящую религію. Бебель также смотритъ на 
христіанство какъ на „созданіе человѣка", какъ на 
продуктъ экономическихъ условій.

При такомъ трогательно-наивномъ пониманіи хри­
стіанства, приноровленномъ къ оправданію на вѣру 
принятой соціализмомъ экономической догмы, неуди­
вительно, что даже столпы научнаго соціализма сами 
нерѣдко рушили свои же принципы. Такъ, Энгельсъ 
далъ такое объясненіе происхожденію кальвинизма, по 
которому онъ долженъ былъ стать религіею высоко­
развитыхъ промышленныхъ народовъ. Между тѣмъ, въ 
жизни кальвинизмъ привился только у отдѣльныхъ на­
родовъ и притомъ отнюдь не въ „капиталистическихъ" 
сферахъ. Каутскій идею христіанской благотворитель­
ности, добровольной и связанной съ самоотреченіемъ, 
отождествляетъ съ благотворительностью древне-рим­
скихъ императоровъ, вынужденной страхомъ предъ 
крикомъ народныхъ массъ: „рапет еі сігсеп.чез". Онъ же 
не стѣсняется попирать историческую правду, когда, 
въ угоду излюбленной теоріи, объясняетъ христіанскую 
идею равенства нуждою Каракаллы въ деньгахъ. По- 
слѣдній-де, чтобы получить деньги, уравнялъ своихъ 
подданныхъ въ правахъ гражданства. Такъ не стало 
ни еллина, ни римлянина, ни свободнаго, ни несвобод­
наго!.. Но кому неизвѣстно, что Каракалла жилъ въ 
III вѣкѣ по Р. Хр., а христіанское равенство открыто 
міру въ первой половинѣ I вѣка?!. Да, сверхъ того, 
между равенствомъ Каракаллы и христіанскимъ лежитъ 
непроходимая бездна. Еще болѣе безцеремоненъ съ 
исторіей Бебель, когда въ своемъ отрицаніи божест-



—  163 —

венности христіанства перемѣстилъ происхожденіе хри­
стіанскихъ догматовъ на цѣлыя столѣтія впередъ. Такъ, 
у него идея божества Христа установилась только въ 
IV вѣкѣ! Тогда же якобы было введено св. крещеніе, 
а причащеніе и того позже!..

Но, очевидно, столпы современнаго соціализма ясно 
сознавали свое безсиліе объяснить происхожденіе хри­
стіанства изъ экономики того времени, почему они и 
сочли за лучшее заподозрить самое существованіе въ 
исторіи личности Іисуса Христа (Каутскій и Бебель). 
Конечно, съ такими пріемами борьбы излишне счи­
таться, хотя они и практикуются корифеями соціалъ- 
демократіи!.

Изъ взгляда на религію вообще и, въ частности, 
на христіанство, вытекаетъ у соціалъ-демократовъ от­
рицаніе Бога, какъ внѣмірнаго и личнаго существа, 
творца и промыслителя міра. „Ни Бога, ни госпо­
дина",— утверждаетъ лозунгъ соціалистовъ Бланки. 
„Уничтожьте понятіе о Единомъ Божествѣ",—взываетъ 
Дитцгенъ. Богъ—это „древній тиранъ", или „устарѣ- 
лый педагогъ", Котораго нужно „похерить". Мѣсто 
Бога занимаеть культурное человѣческое общество. 
Воля народа является волею абсолюта. Вѣра въ Бога 
противорѣчитъ нашей вѣрѣ въ себя. Не Богъ создалъ 
человѣка, а человѣкъ Бога. Предъ свободною мыслью 
будущаго спасуетъ вѣра въ Бога, потому что она есть 
плодъ суевѣрія.—Таковы мысли соціалъ-демократовъ о 
Богѣ.

Конечно, наивно было бы искать у современныхъ 
соціалистовъ связи или зависимости морали отъ рели­
гіи. Мораль у нихъ также является продуктомъ эконо­
мики данной эпохи и вмѣстѣ съ нею, въ зависимости 
отъ нея измѣняется.

и *



—  164 —

Г Л А В А  V.

Отношеніе научнаго соціализма къ религіи вообще и къ 
христіанству въ частности.

Не признавая за религіей, въ частности, за христіан­
ствомъ никакой нравственной цѣнности, ни обществен­
ной важности; болѣе того, видя въ нихъ нарочитую 
„систему для угнетенія человѣчества господствующими 
классами“, средство „порабощенія народа" и его „эксплоа­
таціи" (Бебель), соціалъ-демократы объявляютъ всякую 
религію и особенно христіанство „враждебными сво­
бодѣ и культурѣ", а также „тормазомъ для соціаль­
наго просвѣщенія пролетаріата", потому что—де „хри­
стіанство своимъ ученіемъ о человѣческомъ страданіи 
уменьшаетъ силу недовольства пролетаріата и энергію 
народныхъ возмущеній". По мнѣнію соціалистовъ, бо­
гословы—это „крайне вредные и опасные субъекты". 
Отсюда у соціалъ-демократовъ громкій призывъ къ уни­
чтоженію религіи и христіанства особенно. „Я зая­
вляю, пишетъ Бебель, что я противникъ не только 
католичества, но и вообще всякой религіи... Съ точки 
зрѣнія прогресса человѣчества, упраздненіе христіан­
ства прямо-таки необходимо". Мостъ въ своей рѣчи 
противъ Штекера яростно сказалъ: „соціалъ-демокра-
тія не отступитъ, она пойдетъ впередъ и добьется 
своей цѣли"... Она знаетъ, что дни христіанства соч­
тены"...... Нога ваша, взываетъ тотъ-же Мостъ къ ра­
бочимъ массамъ, уже давно не вступала въ церковь... 
Но этого недостаточно. Скажите прямо, что вы отре- 
каетесь отъ Церкви. Соберитесь подъ знаменемъ науки, 
которая отвергаетъ всякія суевѣрія"... Необходимо, пи­
салъ извѣстный соціалистъ Луи Бланъ, чтобы власть 
получила узаконяющую ее санкцію со стороны свободно 
выраженной воли всѣхъ гражданъ, или же разсматри-



—  165

залась, какъ воля Господа Бога. Выбирайте одно изъ 
двухъ: народъ или папу! Дитцгенъ зоветъ замѣнить 
христіанство вѣрою въ „антирелигіозную соціалъ-демо- 
кратію". По свидѣтельству проф. Леруа Болье, соціа­
листы, называя религію „старой пѣсней", звуки кото­
рой не должны слушать мужественные умы, не поко­
леблются предъ тѣмъ, чтобы заставить ее замолчать, 
чтобы изгнать ее или завязать ей ротъ. Они силятся 
заглушить христіанскія пѣсни любви и милосердія 
своими пѣснями войны и криками ненависти, зовущими 
на бой для завоеванія власти и захвата богатства.

И дѣйствительно. Присматриваясь къ отношенію со- 
ціалъ-демократіи въ практической жизни къ христіан­
скимъ церквамъ, мы видимъ, что проповѣдь объ унич­
тоженіи и повсюдномъ изгнаніи христіанства дѣятельно 
и съ большимъ искусствомъ ею осуществляется.

Принципіальные противники всякой религіи, громко 
призывающіе людей къ уничтоженію всякой вѣры и 
особенно христіанства, соціалъ-демократы, однако, осто­
рожно проводятъ въ жизнь свою антирелигіозную 
программу. Зная, что все ихъ могущество въ проле­
таріатѣ и что народныя массы наиболѣе религіозны, 
они искусно вытравляютъ изъ народныхъ сердецъ ре­
лигіозное чувство и преданность завѣтамъ церкви. 
Здѣсь у нихъ образовалась цѣлая тактика, не только 
двойственная, но и многообразная. Съ одной стороны, 
они стараются внушить народнымъ массамъ мысль, 
что христіанская церковь, безъ различія исповѣданій, 
стоитъ на сторонѣ враговъ народа — капиталистовъ 
(„несгораемый ящикъ и алтарь въ союзѣ"), что она 
является „орудіемъ классоваго господства" и „слугою 
Государства",—этого созданія и опоры господствую­
щихъ классовъ (Бебель); съ другой,—заявляютъ, что 
религія—это дѣло каждаго человѣка въ отдѣльности,



—  166 —

что въ религіозной области они не стѣсняютъ свободы 
человѣка и держатъ по отношенію къ религіи и Цер­
кви „нейтралитетъ"; съ третьей,—свидѣтельствуютъ, 
что „уважаютъ всякое религіозное убѣжденіе" и даже 
признаютъ „совпаденіе христіанскаго ученія съ соціалъ- 
демократическими цѣлями" (Каутскій)... Такой точно 
политики, а проще сказать—лукавства, соціалъ-демо- 
краты держатся по отношенію къ Государству. Съ 
цѣлью использовать его силу для своихъ цѣлей, такъ- 
называемый государственный соціализмъ не только объ­
являетъ нейтралитетъ по отношенію къ государствен­
ной власти, но и нерѣдко беретъ ее подъ свою защиту, 
когда она склоняется въ сторону его теоріи и тѣмъ 
содѣйствуетъ ему въ уничтоженіи Государства. На 
такой почвѣ Лассаль пытался сблизиться съ Бис­
маркомъ.

Но какъ ни искусны соціалъ-демократическіе „ловцы 
человѣковъ", однако, они часто запутываются въ рас­
кинутыхъ ими для „пролетаріевъ" сѣтяхъ и сами сдер­
гиваютъ съ себя пелену. Такъ, одинъ изъ лучшихъ 
теоретиковъ германской соціалъ-демократіи Карлъ Каут­
скій заявилъ, въ цѣляхъ уловленія пролетаріевъ въ 
сѣти соціалъ-демократіи, что послѣдняя „уважаетъ вся­
кое религіозное убѣжденіе" и держитъ „нейтралитетъ 
по отношенію къ Церкви" (уже здѣсь противорѣчіе), 
что „христіанское ученіе совпадаетъ съ соціалъ-демо­
кратическими цѣлями",—въ то же время совѣтуетъ 
добиваться уничтоженія привиллегій Церкви въ Госу­
дарствѣ: привиллегіи клира, школьной, матеріальной, 
церковныхъ союзовъ и т. п... Болѣе того, онъ же на- 
чертываетъ цѣлую программу соціалъ-демократической 
церковной политики, благодаря которой соціалъ-демо- 
кратія скорѣе достигнетъ своей цѣли—это „лишить 
церковь ея вліянія на населеніе". Противопоставьте,



— 167 —

пишетъ онъ, церковной культурѣ болѣе высшую куль­
туру современнаго знанія, церковной милостынѣ—обра­
щеніе капиталистическихъ богатствъ на пользу всего 
общества, агитаціи съ церковной каѳедры и на испо­
вѣди—пропаганду соціализма при свободномъ состяза­
ніи. Въ то же время онъ совѣтуетъ ввести особыя 
государственныя „педагогическія требованія", благодаря 
которымъ конгрегаціи и вообще Церковь сама отка­
жется отъ содержанія школъ. Все это у него сводится 
къ уничтоженію вліянія Церкви на народъ, къ упразд­
ненію самой Церкви. И это называется на языкѣ Каут­
скаго „нейтралитетомъ" соціалъ-демократіи по отно­
шенію къ Церкви, болѣе того: „совпаденіемъ христіан­
скаго ученія съ соціалъ-демократическими цѣлями"?!. 
Понятно теперь, почему соціалъ-демократія во Франціи 
изгоняетъ конгрегаціи, въ школахъ которыхъ обучалось 
до двухъ милліоновъ дѣтей, и конфискуетъ ихъ иму­
щество; въ Германіи же стоитъ за свободу церков­
ныхъ союзовъ и голосуетъ за возвращеніе іезуитовъ, 
а въ Италіи—въ палатѣ депутатовъ 29 февр. 1904 г. 
соціалистъ Аннибалъ Винья упрекалъ министра внут­
реннихъ дѣлъ за назначеніе іезуита о. Эрле на долж­
ность въ Туринской національной библіотекѣ и требо­
валъ неуклоннаго соблюденія закона 25 августа 1848 года, 
изгнавшаго іезуитовъ съ Итальянской территоріи. Въ 
Германіи, гдѣ сильная государственная власть, соціа­
лизму невыгодно сразу бороться на два фронта—про­
тивъ государства и Церкви; но въ Италіи и особенно 
во Франціи иное дѣло,—тамъ можно и не церемониться 
съ Церковью. Какой же теперь „свободы религіозной 
совѣсти" можно ожидать въ „общечеловѣческомъ со­
ціальномъ союзѣ", гдѣ соціалъ-демократическое „рабо­
чее вѣдомство" будетъ всесильно?!. Справедливо даже 
поклонники названнаго „союза" заявляютъ, что его



—  168 —

„нейтралитетъ" къ религіи, или религіозный „индифе- 
рентизмъ" есть самая опасная форма враждебности къ 
религіи.

Но продолжимъ нашу рѣчь о церковной политикѣ 
соціалъ-демократіи. Выдающійся германскій соціалъ- 
демократъ Либкнехтъ на съѣздѣ въ Галле заявилъ: 
„моя долгая политическая карьера научила меня тому, 
что ни оскорбленія, ни нападенія на религію не смогли 
поколебать вѣры ни одного вѣрующаго. Мы можемъ 
низложить религію, противополагая ей науку. Надо 
мобилизовать школу противъ церкви, учителя противъ 
священника: твердое и просвѣщенное воспитаніе изго­
няетъ религію. Борьба же выгодна противникамъ, и 
тѣ изъ насъ, кто сражается съ религіей, впадаютъ въ 
ту же ошибку, какъ Прусское государство, которое бо­
рется съ католическою церковью и тѣмъ усиливаетъ 
ее“. Начертывая другой путь борьбы съ церковію, чѣмъ 
путь насилій надъ нею, Либкнехтъ далѣе совѣтуетъ 
въ цѣляхъ успѣха этой борьбы примѣнять еще два 
способа, это пропаганду примѣромъ и пропаганду обу­
ченіемъ. Первая заключается въ томъ, чтобы всѣ, кто 
не вѣруетъ, своимъ внѣшнимъ примѣромъ постоянно 
и ярко это подчеркивали: открыто порвали связь съ 
офиціальнымъ культомъ, уклонялись отъ участія въ 
религіозныхъ церемоніяхъ и т. п. Пропаганда же обу­
ченіемъ состоитъ въ самомъ широкомъ распространеніи 
важнѣйшихъ результатовъ научнаго изслѣдованія, нис­
провергающихъ основныя данныя вѣры. Но для успѣха 
послѣдняго рода пропаганды необходимо кореннымъ 
образомъ улучшить матеріальный бытъ пролетаріата, 
который иначе подъ тяжестью работы не будетъ въ 
силахъ заниматься умственнымъ развитіемъ себя. Здѣсь 
ключъ ко всѣмъ заботамъ соціалъ-демократіи объ улуч-



— 169 —

шеніи быта народныхъ массъ. Какъ видимъ, проле­
таріатъ повсюду только орудіе для достиженія соціалъ- 
демократіей своихъ цѣлей.

„Граждане, гласитъ резолюція рабочей соціалисти­
ческой партіи во Франціи отъ 22 Августа 1901 г., 
члены партіи обязуются ни при какихъ обстоятель­
ствахъ не выполнять какихъ бы то ни было религіоз­
ныхъ актовъ совмѣстно съ представителемъ какого- 
либо вѣроисповѣданія". Здѣсь уже иной видъ борьбы— 
запрещеніе публичнаго отправленія религіозныхъ по­
требностей подъ маскою принципа, что-де религія есть 
частное дѣло каждаго. Ясно, что въ „общечеловѣче­
скомъ соціальномъ союзѣ" церкви придется отстаивать 
самое право на свое существованіе, какъ религіозной 
общины.

Въ знаменитой послѣдней Эрфуртской программѣ 
соціалъ-демократіи, во 2-й ея части, гдѣ изложены 
требованія, которыя должны быть немедленно осуще­
ствлены, въ п. 6 читаемъ: „прежде всего . . . .  объ­
явленіе религіи частнымъ дѣломъ. Отмѣна всѣхъ рас­
ходовъ изъ общественныхъ средствъ на церковныя и 
религіозныя цѣли. Церковныя и религіозныя общины 
должны быть разсматриваемы, какъ частные союзы, совер­
шенно самостоятельно управляющіе своими дѣлами". 
Итакъ, „религія есть частное дѣло"—вотъ основной 
теоретическій принципъ, или формула церковной поли­
тики соціалъ-демократіи.

Онъ можетъ быть понятъ нами, да и ею понимается, 
только при свѣтѣ соціалъ-демократическаго осуществле­
нія его въ жизни.

Уже изъ приведеннаго п. 6-го 2-й части Эрфуртской 
программы видно, что по формулѣ: „религія-— есть
частное дѣло" церковь и вообще всякая религія совер­
шенно чужды соціальной общинѣ, которая посему и



—  170 —

отмѣняетъ всѣ расходы на ихъ цѣли изъ обществен­
ныхъ средствъ; что церковь сравнивается съ обычными 
частными союзами, не имѣя сравнительно съ ними 
никакихъ привиллегій. Но это только начало. Дальнѣй­
шее осуществленіе той же формулы „соціальный союзъ", 
какъ мы уже видѣли отчасти, полагаетъ въ цѣлой си­
стемѣ дѣйствій, запечатлѣнныхъ яростною и искусною 
борьбою съ церковью и религіями, принципы которыхъ 
противорѣчатъ основамъ соціалистическаго строя. По­
чему всякая религія и особенно христіанская открыто 
объявляется враждебной „соціальному союзу" и подле­
жащей уничтоженію. Подъ коварнымъ знаменемъ Эр­
фуртской формулы проводится полное отдѣленіе Церкви 
отъ Государства, или, точнѣе, полное освобожденіе 
Государства отъ церкви, полная секуляризація всѣхъ 
общественныхъ учрежденій, уничтоженіе вліянія церкви 
на государственную, общественную и личную жизнь 
человѣка. Отъ церкви отнимается не только государ­
ственная и общественная субсидія, но и ея собственное 
достояніе; забираются ея школы, и церковный элементъ 
изгоняется изъ свѣтскихъ школъ, удаляется все церков­
ное изъ государственныхъ и общественныхъ учрежденій 
и публичныхъ мѣстъ; закрывается организованная цер­
ковно-общественная благотворительность; изгоняются 
конгрегаціи и духовныя лица изъ соціальной территоріи 
и службы; запечатываются монастыри; преслѣдуются 
религіозныя процессіи, ношеніе особыхъ одеждъ, обѣты 
бѣдности и цѣломудрія и т. д... Съ цѣлью вытравить 
вѣру изъ сердецъ народа, запрещается членамъ „со­
ціальнаго союза" исполненіе религіозныхъ актовъ 
совмѣстно съ представителемъ какого-либо вѣроиспо­
вѣданія, мобилизуется школа противъ церкви, учитель 
противъ священника, ведется дѣятельная пропаганда 
безвѣрія примѣромъ и обученіемъ въ школѣ и внѣ ея,



—  171 —

посредствомъ митинговъ и чтенія обильной популярной 
литературы, устраиваются грубо кощунственныя рели­
гіозныя манифестаціи и покушенія. Не брезгуютъ ма­
нить народныя массы разными матеріальными посулами. 
„Заіиз рориіі Зиргета 1ех“,—вотъ чѣмъ оправдываются 
всѣ насилія и вся ложь соціалъ-демократіи. Словомъ, 
всѣ усилія направлены къ тому, чтобы скорѣе и лучше 
организовать изъ разныхъ трудящихся массъ антире­
лигіозный „пролетарскій блокъ",—этотъ новый „проле­
тарскій", или „соціалистическій Пантеонъ".

И все это для захвата власти и матеріальныхъ благъ 
въ мірѣ, якобы для счастья всѣхъ! Цѣною крови, лжи, 
потери вѣры въ Бога, цѣною потери всего великаго и 
святого въ человѣкѣ мечтаютъ купить общее благо. 
Какая утопія!..—И это называютъ „прогрессомъ". Какое 
заблужденіе!..—И это предлагаютъ на мѣсто христіан­
ства. Какое паденіе!..

Г Л А В А  VI.
Необходимость самой серьезной борьбы съ научнымъ соціа­

лизмомъ.

Итакъ, на арену жизни выступила новая могучая 
сила, объявившая всякой религіи и христіанству смерть. 
Въ этомъ смертномъ приговорѣ одна изъ двухъ глав­
ныхъ задачъ современнаго соціализма. Церковь и Го­
сударство—вотъ его враги. Предъ борьбою съ ними 
отступаютъ всѣ другія стремленія соціализма и къ ней 
они сводятся. Все остальное служитъ для соціалъ- 
демократіи только средствомъ къ уничтоженію Церкви 
и Государства. Почему въ парламентахъ, какъ и въ 
нашей Государственной Думѣ, вопросы соціальнаго 
характера, какъ-то: рабочій, аграрный и др., уступили 
первое мѣсто политико-религіознымъ распрямъ.



—  172 —

И это понятно. Матеріалистическое пониманіе исторіи 
діаметрально-противоположно основнымъ идеямъ ре­
лигіи и, въ частности, христіанства. Два міровоззрѣнія: 
матеріалистическое и христіанское будутъ въ вѣчной 
борьбѣ. И кто старался бы примирить научный соціа­
лизмъ съ христіанствомъ и чаянія его боевой партіи 
или соціалъ-демократіи съ стремленіями христіанской 
Церкви, тотъ получилъ бы полное право на титулъ 
„генерала отъ общественнаго затемнѣнія".

Нужна борьба, борьба неотложная и весьма сложная. 
Недостаточно заявить, что современный соціализмъ 
противенъ христіанству. Нѣтъ!.. Намъ надо броситься 
въ пучину волнъ соціализма, и если не разбить ихъ 
совершенно, то хотя смирить ихъ ропотъ настолько, 
чтобы спасти возможно большее число утопающихъ и 
захлебывающихся мутью ихъ.

Но гдѣ возьмемъ мы средства? Гдѣ почерпнемъ силы 
для борьбы? Въ какое оружіе облечемся?

Наше оружіе—духовный мечъ, божественное слово 
Евангельской вѣсти и просвѣщенный ею человѣческій 
разумъ. Ими мы должны вырвать изъ рукъ соціализма 
его главное противъ насъ оружіе— „пролетаріатъ". На 
народныя массы мы должны направить всѣ наши силы. 
Но дѣйствовать врознь въ такой борьбѣ было бы и 
безполезно и преступно. Намъ надо сплотиться. Форма 
сплоченія давно намъ завѣщана Апостоломъ: „братство 
возлюбите",—пишетъ онъ. Только въ „братствѣ", въ 
тѣсномъ взаимномъ единеніи мы найдемъ силу для 
борьбы, только черезъ „братство" мы сможемъ придать 
нашей борьбѣ организованный видъ, только чрезъ 
него мы сможемъ вести борьбу по всему фронту. От­
сюда, долгъ каждаго изъ насъ вступить въ „братскій 
союзъ", расположить къ тому же и другихъ, насаждать 
эти союзы по городамъ и селамъ, чтобы уже одно



—  173 —

сплоченное число гребцовъ этой божественной ладьи 
смутило врага христіанской Церкви. И пусть по всему 
лицу земли русской пронесется полная мощи пѣснь 
братскихъ гребцовъ:

„Други, гребите; напрасно хулители 
Мнятъ оскорбить насъ своею гордыней:
На берегъ скоро мы, волнъ побѣдители,
Выйдемъ торжественно съ нашей святыней.

Верхъ надъ конечнымъ возьметъ Безконечное 
Вѣрою въ наше святое значенье,
Мы же поднимемъ теченіе встрѣчное 
Противъ теченья“!..

И. Айвазовъ.

> > Т | Т і Т > 1



Программа Эля преподаванія въ духовныхъ семинаріяхъ 
свѣдѣній по обличенію соціализма *).

і .

ОБЪЯСНИТЕЛЬНАЯ ЗАПИСКА
къ программѣ преподаванія въ духовныхъ семинаріяхъ об­

личенія соціализма.

Пастырь церкви долженъ стоять на высотѣ запро­
совъ современности. Онъ долженъ рѣшать ихъ въ 
духѣ ученія Христа и его святой православной Церкви.

Наше время съ его рѣзкою соціально-экономическою 
и политическою борьбою выдвинуло на первую очередь 
много новыхъ вопросовъ, которые настойчиво требуютъ 
къ себѣ усиленнаго вниманія и со стороны нашей бо­
гословской литературы и со стороны нашей духовной 
школы, подготовляющей пастырей Церкви.

Къ числу такихъ вопросовъ прежде всего надо от­
нести вопросъ о соціализмѣ. Соціализмъ у насъ, какъ 
и на Западѣ, выступилъ въ качествѣ особаго міровоз­
зрѣнія. Онъ быстро распространился преимущественно 
среди простого народа и рабочаго класса. Повсюду онъ 
породилъ новыя думы и произвелъ смуту въ умахъ, 
сердцахъ и жизни народа. За разрѣшеніемъ новыхъ 
думъ и сомнѣній православныя овцы идутъ къ пасты­
рямъ Церкви.

*) Эта Программа1' составлена нами и утверждена опредѣленіемъ 
Святѣйшаго Сѵнода, отъ 4—6 Іюня 1901) г. за № 4899-мъ („Церк. Вѣд.“ 
№ 26-іі 1909 г.).



—  175 —

Между тѣмъ, пастыри Церкви, по новизнѣ дѣла, 
очень часто сами стоятъ въ раздумьѣ и не знаютъ, 
что отвѣчать своей паствѣ на ея запросы о соціализмѣ. 
Положеніе пастыря Церкви особенно является тяж е­
лымъ, когда онъ сталкивается съ искусною пропаган­
дою соціализма, который часто ведетъ свое дѣло якобы 
подъ знаменемъ и во имя Христа, чтобы тѣмъ легче 
уловить въ свои сѣти христіанъ.

Вотъ здѣсь-то и должна придти на помощь нашимъ 
пастырямъ духовная школа, особенно духовныя семи­
наріи, откуда выходитъ большинство нашихъ пастырей. 
Духовныя семинаріи обязаны ввести своихъ питомцевъ 
въ курсъ вопросовъ соціализма, обнажить предъ ними 
язвы соціализма, показать полную несовмѣстимость со­
ціализма съ христіанствомъ и его враждебность ко 
Христу. Словомъ, духовныя семинаріи должны дать 
своимъ питомцамъ, будущимъ пастырямъ Церкви, ду­
ховный мечъ для борьбы съ соціализмомъ и указать 
путь дальнѣйшаго уже на приходѣ заостренія ими этого 
меча. Наибольшее вниманіе должно быть обращено на 
самый боевой соціализмъ,— это на научный соціализмъ, 
который проводится въ жизнь соціалъ-демократіей. Съ 
особенною тщательностью должно быть опровергнуто 
ученіе такъ-называемыхъ „христіанскихъ соціалистовъ", 
утверждающихъ, что якобы Іисусъ Христосъ былъ со­
ціалистомъ и даже революціонеромъ.

II.

П Р О Г Р А М М А
для преподаванія въ духовныхъ семинаріяхъ свѣдѣній но 

обличенію соціализма.
Выясненіе понятія о соціализмѣ вообще, какъ объ ученіи, 

требующемъ замѣны частной собственности на средства про­
изводства соціализаціею пли обобществленіемъ производи-



—  176 —

тельныхъ силъ. Въ такой соціализаціи всякій соціализмъ 
видитъ единственное и истинное счастье человѣка или его 
„земной рай". Отъ такого строя матеріальной яшзни чело­
вѣка всякій соціализмъ ставитъ въ зависимость всю духов­
ную его жизнь. Отсюда началомъ и концомъ жизни чело­
вѣка является земля. Отсюда всякій соціализмъ является 
матеріалистическимъ и атеистичнымъ.

2. Различныя направленія въ соціализмѣ, какъ-то: такъ-называ- 
емый „христіанскій соціализмъ", современный научный или 
Марксовскій соціализмъ, иначе называемый еще соціалъ-де­
мократическимъ, государственный или Лассалевскій соці­
ализмъ, ревизіонистскій, аграрный, революціонный и пр.,— 
зависятъ отъ способовъ достиженія разными соціалистами 
общей для всякаго соціализма цѣли.

3 . Наибольшаго вниманія заслуживаютъ: такъ - называемый 
„христіанскій соціализмъ", какъ ведущій свое дѣло йодъ 
знаменемъ и во имя Христа, съ цѣлью уловленія христіанъ, 
а затѣмъ соціализмъ Марксовскій, или такъ-называемая со- 
ціалъ-дсмократія, какъ самая боевая, мощная и самая опас­
ная отрасль соціализма.

Такъ-называемый „христіанскій соціализмъ“ . Общность его 
цѣлей и задачъ съ другими соціалистами. Главное отличіе 
его въ томъ, что онъ старается поставить себя подъ защиту 
Христа. Ложь утвержденія этихъ соціалистовъ, что якобы 
Христосъ былъ соціалистомъ и революціонеромъ. Полная 
противоположность и несовмѣстимость христіанства съ соці­
ализмомъ, какъ ученіемъ матеріалистическимъ и атеисти­
ческимъ. Неудача попытокъ въ различныхъ странахъ соз­
дать систему „христіанскаго соціализма". Такія попытки за­
вершались или: а) полнымъ отдѣленіемъ вѣрующихъ хри­
стіанъ отъ соціализма, какъ отъ ученія нечистаго, или 
б) потерею христіанами вѣры въ Боггі и Христа. Сознаніе не­
совмѣстимости христіанства съ соціализмомъ присуще и 
многимъ соціалистамъ. Другіе же лицемѣрно, а иные по 
недомыслію твердятъ о возможности „христіанскаго соці­
ализма.

5 . Такъ-называемый „современный“  или „научный соціализмъ"  

Маркса, иначе именуемый просто соціалъ-демократіей. Время 
его образованія. Краткое изложеніе его ученія. Сильное раз­
витіе его въ Россіи особенно въ наше время. Атеистичность



—  177 —

и крайняя матеріалистичность соціалъ - демократическаго 
міровоззрѣнія.

6. Христіанство и соціалъ-демократіи. Христіанское міро­
воззрѣніе и соціалъ-демократія взаимно уничтожаютъ другъ 
друга; они до крайностей противоположны между собой: и 
въ мірѣ идей религіозныхъ, моральныхъ, правовыхъ, госу­
дарственныхъ, политическихъ, общественныхъ, семейныхъ, 
индивидуальныхъ, и въ сферѣ научно-философской мысли, 
и въ мірѣ творчества и т. д. Христіанство связуетъ себя съ 
внутреннимъ человѣкомъ, почему и прогрессъ христіанскій— 
внутренній, качественный; онъ завершается небомъ или за­
гробной жизнью. Соціалъ-демократія, какъ и всякій соціа­
лизмъ, наоборотъ, связываетъ себя съ внѣшнимъ человѣкомъ, 
ея прогрессъ — внѣшній, матеріальный, количественный и 
замыкается землею. Въ христіанствѣ матеріальное благо яв­
ляется лишь приложеніемъ къ внутреннему совершенству 
человѣка; самоцѣнное блаженство—въ сердцѣ человѣка, на­
поенномъ любовью и единствомъ духа со всѣми во Христѣ. 
Соціалъ-демократія, наоборотъ, на всю духовную жизнь че­
ловѣка смотритъ, какъ на случайную надстройку къ его 
экономикѣ, почему поставляетъ ее въ исключительную за­
висимость отъ того или другого состоянія экономической 
жизни людей, которая одна только имѣетъ собственную цѣн­
ность въ глазахъ соціалъ-демократовъ. Царство сытаго же­
лудка—въ этомъ соціалистическій рай. Отсюда: а) провозгла­
шенныя христіанствомъ идеи свободы, равенства и братства 
глубоко враждебны однозвучнымъ сгь ними соціалистичес­
кимъ идеямъ. Нося исключительную печать матеріальности, 
соціалистическая свобода завершается рабствомъ, равенство 
превращается въ тиранію, а братство — въ нравственное 
одичаніе; б) въ то время какъ христіанство зоветъ къ все­
общей любви, къ миру и благоволенію,—соціалъ-демократія 
устраиваетъ междоусобную кровавую бойню и объявляетъ 
кровопусканіе своимъ догматомъ. Христіанскія пѣсни любви 
и милосердія она силится заглушить своими пѣснями войны 
и криками ненависти, зовущими на бой для захвата власти 
и богатствъ. Христіанство—это религія любви, „религія че­
ловѣческаго состраданіяа соціалъ-демократія—это „религія 
человѣческой ненависти “.

ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И . 1 2



-  178 —

7 .  Отношеніе соціалъ-демократіи къ религіи вообще и къ христі­
анству особенно. Нелѣпость принципіальнаго воззрѣнія соціалъ- 
демократовъ на религію вообще и на христіанство въ част­
ности, какъ на случайные продукты экономики времени по­
явленія у каждаго народа религіи и въ частности христіан­
ства. Крайняя тенденціозность соціалъ-демократовъ и ихъ 
безцеремонность въ обращеніи съ фактами христіанской 
исторіи. Религія, какъ самый сильный тормазъ для торже­
ства соціалистическихъ идей. Соціалъ-демократія изгоняетъ 
всякую религію, какъ враждебную ея существу. Это изгна­
ніе осуществляется различными путями, совокупность кото­
рыхъ составляетъ особую программу соціалъ -  демократической 
церковной политики. Главные пункты этой программы: а) из­
вращеніе историческихъ событій въ христіанствѣ и даже 
отрицаніе самаго факта жизни Іисуса Христа, 6) извращеніе 
идей христіанской благотворительности, равенства, свободы 
и братства, в) извращеніе всей христіанской морали и ея 
цѣлей, г) кощунственное отрицаніе Бога и всякой вѣры въ 
Него, д) прямые призывы къ уничтоженію Бога, религіи и 
особенно христіанства, е) вооруженіе народныхъ массъ про­
тивъ христіанства путемъ внушенія народу мысли, что хри­
стіанство стоитъ на сторонѣ враговъ бѣднаго народа—капи­
талистовъ и правителей. Съ тою же цѣлью борьбы съ хри­
стіанствомъ соціалъ-демократы объявляютъ: то „нейтралитетъ 
къ Церкви“, то „религія есть частное дѣ>ло“, то особыя „го­
сударственныя педагогическія требованія“, то „свободу совѣ­
сти" и т. д.

8. Отношеніе инославныхъ церквей къ соціалъ-демократіи, 
какъ къ принципіальному и злѣйшему врагу религіи, Церкви 
христіанской, государства, общества, семьи и личности.

9. Несостоятельность основной идеи соціалъ-демократіи—это 
ея ученія объ „экономикѣ". Нельзя въ зависимость отъ эко­
номическихъ отношеній между людьми ставить всю духов­
ную или культурную ихъ жизнь: религію, мораль, право, 
науку, искусство и т. д. Самая идея соціалистическаго строя 
жизни людей образовалась у соціалъ-демократовъ прежде, 
чѣмъ наступили потребные для того матеріальные факторы. 
Изобрѣтеніе производительныхъ силъ предваряетъ собою 
ихъ появленіе и вліяніе ихъ на духовную жизнь человѣка. 
Аналогія между развитіемъ общественнаго строя и развитіемъ



—  179 —

въ области явленій природы непріемлема, потому что въ 
первомъ развитіи главнымъ факторомъ является сознатель­
ная и творческая личность человѣка. Сами соціалъ-демо- 
краты, не ожидая „естественнаго" теченія экономики и на­
ступленія ихъ „общечеловѣческаго соціальнаго союза", какъ 
необходимаго продукта сложившихся экономическихъ соот­
ношеній между трудомъ и капиталомъ, употребляютъ всѣ 
усилія къ тому, чтобы названный строй явился и плодомъ 
ихъ личнаго творчества, чѣмъ въ корнѣ рушатъ свой „эко­
номическій" принципъ. Несостоятельность „экономики" въ 
дѣлѣ выясненія соціалъ-демократіей вопроса о происхожде­
ніи религіи вообще и христіанства въ частности, для чего 
потребовалось имъ извращать факты христіанской исторіи.

10. Критика соціалистическаго государства или „общечело­
вѣческаго соціальнаго союза". Его строй. Распредѣленіе въ 
немъ обязанностей. Принудительность работы вообще и обя­
занность работы въ той отрасли труда, которую предпишетъ 
отдѣльному лицу общество, въ частности. Полное порабоще­
ніе въ „союзѣ" личности стадностью. Умственное одичаніе 
и нравственное разложеніе. Попраніе самаго священнаго 
права человѣка—вѣры въ Бога. Изгнаніе религіи изъ „союза". 
Отсутствіе какой-либо гарантіи даже матеріальнаго благопо­
лучія, въ силу полнаго подавленія дѣятельности свободной 
личности, что влечетъ за собою уменьшеніе работоспособ­
ности.

11. Принципіальное и практически жизненное отношеніе соиі- 
алъ-демократіи къ „пролетаріату". Понятіе о „пролетаріатѣ", 
какъ о рабочемъ, по преимуществу, классѣ, въ противовѣсъ 
классу капиталистовъ. Стремленіе соціалъ-демократіи захва­
тить повсюду въ государствахъ вь свои руки политическую 
власть съ помощью организованнаго и вооруженнаго проле­
таріата.. Цѣль захвата власти—якобы единственно этимъ пу­
темъ возможно улучшеніе матеріальнаго быта пролетаріевъ. 
Ученіе о прогрессивномъ обѣднѣніи пролетаріата и о невоз­
можности улучшить его бытъ мирнымъ путемъ. — Критика: 
лживость утвержденія о „прогрессивномъ обѣднѣніи проле­
таріата" доказывается и жизнью рабочихъ въ разныхъ стра­
нахъ и внутреннимъ разногласіемъ по этому вопросу въ 
средѣ самихъ соціалъ-демократовъ. Ложь утвержденія о не­
возможности путемъ мирныхъ соглашеній между трудомъ

12*



180

и капиталомъ улучшить матеріальный бытъ рабочихъ. При­
мѣръ рабочихъ организацій въ Англіи, Франціи, Америкѣ. 
Отсюда вытекаетъ и ложь утвержденія, что только путемъ 
захвата политической власти можно улучшить бытъ рабо­
чихъ. Проблематичность всемірной диктатуры пролетаріата. 
Иллюзорность пролетарскаго счастья при захватѣ политичес­
кой власти. Сознаніе этого уже сказалось въ рабочихъ мас­
сахъ. Бѣгство рабочихъ изъ соціалистическихъ организацій. 
Появленіе чисто-трудовыхъ рабочихъ организацій, стороня­
щихся классово - политической борьбы. Стремленіе соціалъ- 
демократовъ затормозить ростъ подобныхъ организацій и 
бросить пролетаріатъ исключительно въ объятія борьбы за 
политическую власть. Отсюда ярко обнаруживается, что для 
соціалъ-демократовъ благо пролетаріата не является искомою 
цѣлью. Наоборотъ, у нихъ своя цѣль—это „ключъ къ власт­
вованію14, и пролетаріатъ является для нихъ только сред­
ствомъ къ достиженію этой цѣли. Для ослѣпленія же про­
летаріата они манятъ его несбыточными посулами, всячески 
тормозя улучшеніе матеріальнаго быта рабочихъ другими 
путями, внѣ цѣлей соціалъ-демократіи. Полная противопо­
ложность между принципіальными и конечными цѣлями у 
соціалъ-демократіи съ опекаемымъ ею пролетаріатомъ под­
тверждается и самимъ укладом'ь жизни лидеровъ соціалъ- 
демократіи, на соціалъ - демократическихъ предпріятіяхъ и 
прочее. То же подтверждается и интеллигентскимъ составомъ 
соціалъ-демократическихъ руководителей, чуждыхъ пролета­
ріату и по духу, и по плоти. То же подтверждается и тою 
легкостью, съ какою соціалъ-демократы бросаютъ толпы про­
летаріевъ въ объятія „кроваваго Марксовскаго рая“.

12 . Необходимо для успѣшной борьбы съ соціализмомъ обратить 
вниманіе особенно еще на выясненіе съ христіанской точки зрѣ ­
нія слѣдующихъ жизненныхъ вопросовъ нашего времени: а) о част­
ной собственности и общности имѣній, б) о добромъ и пре­
ступномъ богатствѣ, а равно о доброй и преступной бѣд­
ности; объ истинной христіанской благотворительности; в) о 
необходимости и значеніи для человѣка труда и работы; 
г) о христіанской семьѣ, — ея религіозной и соціальной за­
дачѣ; д) о государствѣ — его цѣли, задачахъ и назначеніи, 
а равно о власти — ея происхожденіи, свойствахъ и назна­
ченіи, ея правахъ и обязанностяхъ; о необходимости лови-



181 —

новенія властямъ и о крайнемъ предѣлѣ повиновенія; е) объ 
истинной свободѣ, равенствѣ и братствѣ; въ частности, — о 
совмѣстимости свободы съ порядкомъ и законностью, а ра­
венства и братства со старшинствомъ однихъ и повиновеніемъ 
другихъ; ж) о стачкахъ и забастовкахъ; з) о возмездіи за 
преступленіе, въ связи съ оцѣнкою одного, и того я е̂ дѣй­
ствія съ точки зрѣнія преступленія и съ точки зрѣнія воз­
мездія или наказанія за преступленіе. Съ особенною обсто- 
ятелрлшстью надо раскрыть, что: а) христіанство является 
защитникомъ всѣхъ труждаюіцихся и обремененныхъ, а „не 
оружіемъ классоваго господства", какъ то учатъ соціалъ- 
демократы; б) христіанство спасаетъ людей отъ ужаснаго 
духовнаго и экономическаго рабства, въ которое повергаетъ 
ихъ соціализмъ; в) христіанство проповѣдуетъ любовь ко 
всѣмъ людямъ, оно является „религіею человѣческаго со­
страданія", а соціалъ - демократія особенно проповѣдуетъ 
междоусобную кровавую бойню и является „религіею чело­
вѣческой ненависти".

13. Для практической борьбы съ соціализмомъ надо внушать 
питомцамъ семинарій,—будущимъ пастырямъ: а) потребность 
дѣятельнаго христіанства, какъ родника дѣлъ любви и бла­
готворительности къ страждущимъ духовно и тѣлесно; б) по­
требность въ самомъ широкомъ содѣйствіи подъ кровомъ 
Церкви различнымъ религіозно-просвѣтительнымъ й благо­
творительнымъ организаціямъ, особенно въ мѣстахъ скопле­
нія рабочаго класса; в) насущную потребность въ отрезвле­
ніи народа собственнымъ примѣромъ и посредствомъ орга­
низаціи подъ кровомъ Церкви „братствъ" и обществъ трез­
вости; г) необходимость пастырскаго воздѣйствія на улуч­
шеніе взаимоотношеній между работодателями и рабочіши, 
къ обоюдному ихъ соглашенію и т. под.

14. Вообще надо, чтобы каждый питомецъ духовной семи­
наріи шелъ въ пастыри съ твердою мыслью о неотложной 
необходимости дѣлами своими въ средѣ труждающихся и 
обремененныхъ прославлять Церковь свою и тѣмъ вырывать 
изъ коварныхъ сѣтей соціализма заблудшихъ чадъ Церкви.



—  182 —

III.

Л И Т Е Р А Т У Р А  ПО СОЦІ АЛИЗМУ.
{Къ программѣ для духовныхъ семинаріи).

Айзазовъ, И. Г.  Христіанская Церковь и современный со­
ціализмъ. Ц. 25 коп., съ перес. 30 к.

Амвросій, архіеп. Харьковскій. О павперизмѣ. О неравенствѣ 
состояній. О правѣ собственности, по ученію христіанскому. 
(Поли. собр. пропов. Харьковъ. 1902 г. Т. II. III).

Антоній, архіеп. Явлинскій. Противъ тѣхъ, которые утверж­
даютъ, будто Іисусъ Христосъ былъ революціонеромъ. — 
Ц. 20 коп.

Боголюбовъ Н. свящ . — Новый соціализмъ, его теорія и прак­
тика. (Изд. журн. „Голосъ Церкви14). Ц. 40 коп.

Болье, А . Л. проф.—„Христіанство и демократія. Христіан­
ство и соціализмъ. Ц. 20 коп.

Бронзовъ, проф. — Десятословіе и соціалъ-демократическая 
мораль. („Странникъ44, 1906 г. Окт.).

Введенскій, А . И. проф,— Соціализмъ, какъ нравственная и 
теоретическая задача. Ц. 50 коп.

Величинъ. Соціальное равенство. Торжество соціализма.
ц. 1 р.

Владиміръ, митроп. Московскій. Къ богатымъ и бѣднымъ. 
Соціальная задача семьи. Работа въ свѣтѣ матеріализма и 
христіанства. Вечернія собесѣдованія между крестьяниномъ, 
фабричнымъ, рабочимъ и священникомъ. Наша пастырская 
задача въ борьбѣ съ соціалъ-демократическою пропагандою. 
О трудѣ и собственности. О рабочемъ вопросѣ. Наука и ре­
лигія. Доказательства бытія Бога. Два райскихъ дара Божія 
въ человѣчествѣ.

Вороновъ.—Прегрѣшенія соціализма. Ц. 5 коп.
Галаховъ,—свящ. —  Соціалистическія утопіи и христіанскія 

начала человѣческой жизни. Ц. 30 к.
Генцъ. Соціализмъ. Ц. 1 р. 20 к.
Григорьевъ,— проф.—Разборъ мнѣній представителей совре­

меннаго соціализма о происхожденіи христіанства. („Правосл. 
Собесѣдн.44 1903 г. № 2).

Д. А. Н .  Нищета и богатство, по ученію Спасителя („Вѣра 
и Церковь44—1900 г. № 7).



—  183 —

Иванцовъ- Платоновъ, — проф. прот. — Христіанское ученіе о 
любви къ человѣчеству, сравнительно съ крайностями уче­
ній соціалистическихъ. За 20 лѣтъ священства. Москва. 1884 г.

Катрейнъ. Соціализмъ (Авторизован. перев. съ 9-го нѣм. 
изд. свящ. Н. Липскаго). Ц. 1 р. 50 к.

Кожевниковъ. Отношеніе соціализма къ религіи вообще и 
христіанству въ частности. Ц. 40 коп.

Кунцевичъ. Изложеніе и разборъ ученія соціализма. Ц. 10 к
Проф. Мастрикъ. Критика марксизма. Ц. 10 коп.
Ею же. Философскія и соціальныя основы марксизма. Ц. 2 р.
Пибоди. Іисусъ Христосъ и соціальный вопросъ. Ц. 1 р. 25 к.
Я. В. Покровскій. Соціализмъ съ древнѣйшихъ временъ и 

христіанское ученіе. Ц. 50 коп.
Полозовъ, А .—Экономическій матеріализмъ и религія. („Вѣра 

и Церковь11. 1903 г. №№ 3 и 5).
Рихтеръ. Соціалъ-демократическія картинки будущаго.
Рождественскій, Л. Я. Краткое руководство къ обличенію 

соціализма. Ц. 75 коп.
Розановъ. Соціально-экономическая жизнь и Евангеліе. 

(„Православно-Русское Слово44, 1904 г. № 7).
Стеллецкій, Соціализмъ—его исторія и критическая оцѣнка 

съ христіанской точки зрѣнія.
Тихомировъ, А. Демократія матеріальная и соціальная.
Тихомировъ, Л. Соціально-политическіе очерки:
Очеркъ 1. Гражданинъ и пролетарій. Ц. 10 коп.
Очеркъ И. Заслуги и ошибки соціализма. Ц. 10 коп.
Очеркъ III. Плоды пролетарской идеи. Ц, 10 коп.
Флейшманъ. Противъ соціалъ-демократіи. ГІерев. съ нѣм. М. В.
Шараповъ. Соціализмъ, какъ религія ненависти. Москва. 

Ц. 5 коп.
Щелчковъ. Можно ли отождествлять христіанство съ соціа­

лизмомъ. Ц. 20 коп.
Подробное изложеніе сужденій и постановленій четвертаго 

Всероссійскаго Миссіонерскаго съѣзда въ Кіевѣ по вопросамъ 
обличенія соціализма имѣется въ книгѣ Я. Айвазова: „Обнов­
ленцы и староцерковники44. Ц. 75 коп., съ перес. 1 р.

И. Айвазовъ.



Библіографія.
„ Б л у ж д а ю щ ее богословіе"  Ѳ. М ельникова.

Подъ такимъ заглавіемъ вышло въ Москвѣ сочиненіе въ 
своемъ родѣ извѣстнаго раскольническаго начетчика Ѳ. Мель­
никова. Это сочиненіе является яркимъ показателемъ подлин­
наго отношенія „передоваго старообрядчества" къ Право­
славной Церкви, почему мы и обращаема» на него свое 
вниманіе.

Казалось, прежде всего, что Ѳ. Мельникова), назвавъ такъ 
свое сочиненіе, дастъ читателямъ» критическій обзоръ право­
славнаго книо/снаго богословія. Однако, авторъ на протяженіи 
всего сочиненія тщится доказать „еретичество господству­
ющей церкви въ основныхъ ея догматахъ*!.. Подмѣнитъ загла­
віе другимЛ) содержаніемъ», авторъ далѣе выводитъ мнимую 
причастность православной церкви различнымъ» ересямъ» не 
изъ разсмотрѣнія общепринятыхъ въ церкви сѵмволовъ и 
соборныхъ опредѣленій, какъ этого слѣдовало бы ожидать, 
а изъ отрывочныхъ искусственно подобранныхъ фразъ от­
дѣльныхъ писателей, часто даже не богослововъ, а простыхъ 
публицистовъ», въ родѣ» Меньшикова, Розанова, Свѣнцицкаго 
и др..., изъ которыхъ ігѣкоторые и сами считаютъ себя далеко 
не православными!.. На протяженіи всего сочиненія г. Мель­
никовъ только тѣмъ и занимается, что уличаетъ въ проти­
ворѣчіяхъ и неточныхъ, иногда ошибочныхъ, выраженіяхъ 
лишь частныхъ православныхъ и неправославныхъ писателей 
и, затѣмъ, каждый разъ эти противорѣчія и неточности 
усвояетъ уже самой церкви (!)—(см. напр. стр. 17, 23, 26, 43, 
46, 48,' 101, 133, 241 и др.).

Ясное дѣло, что такая постановка доказательствъ не только 
неправильна, но и недобросовѣстна. Допустимъ на время,



что всѣ противорѣрія,. ошибки, еретическія мысли, выискан­
ныя старательно и тенденціозно Мельниковымъ въ сочине­
ніяхъ именно православныхъ богослововъ и небогослововъ, 
дѣйствительно, имѣли мѣсто,—какое же право отсюда за­
ключать о причастности къ этимъ заблужденіямъ и проти­
ворѣчіямъ самой Православной Церкви?!. Конечно, никакого. 
Вѣдь не дѣлается же подобныхъ заключеній о церкви древ­
ней, когда у нея встрѣчались среди вѣрующихъ люди съ 
ошибочными богословскими взглядами и даже еретическими 
мыслями, когда тамъ были и Орпгены, и Ѳеодориты, и Ев­
севій и многіе явные еретики, и, конечно, не усвоитъ и 
самъ Мельниковъ ошибокъ и погрѣшностей отдѣльныхъ 
расколоучнтелей и книгъ старопечатныхъ такъ называемой 
„церкви старообрядствующей“?!. Что бы сказалъ Мельниковъ, 
еслибы, на основаніи сочиненій протоп. Аввакума и діакона 
Ѳедора, или Арсенія Швецова и Павла Бѣлокриницкаго, 
сталъ кто-либо уличать „старообрядствующую церковь4* въ 
содержаніи еретическаго ученія о Св. Троицѣ, о Сынѣ 
Божіемъ, о Пресвятой Богородицѣ и т. и., или на основаніи 
отдѣльныхъ искусственно - выбранныхъ мѣстъ книги Кирил­
ловой, Большого Катехизиса, Книги о вѣрѣ,—въ ересяхъ 
латинскихъ?!. А вѣдь у раскольническихъ иисателей-полемп- 
стовъ съ самыхъ первыхъ временъ и до послѣднихъ столько 
неосторожныхъ выраженій, противорѣчій, ошибочныхъ и 
даже прямо еретическихъ мыслей, что о „Блгцзадающемъ 
Богословіи старообрядствующей церкви44, на основаніи ихъ, 
можно было бы написать гораздо больше и основательнѣе, 
чѣмъ это кое-какъ состряпалъ Мельниковъ якобы о „бого­
словіи44 Православной Церкви... Но если такъ писать,—зна­
читъ писать сознательную и тенденціозную неправду; почему 
и вся брошюра Мельникова, при такой ея постановкѣ, должна 
быть признана въ самой своей основѣ завѣдомо тенденціоз­
ной и явно вздорной нелѣпицей. Присматриваясь, частнѣе, 
къ самому содержанію брошюры, мы видимъ, что Мельни­
ковъ задался цѣлью убѣдить читателей въ томъ, что все 
богословіе господствующей церкви и ея сѵмволическія книги 
якобы проникнуты началами латинства, протестантизма и 
даже атеизма (1, 2 и 4 главы); во 2-хъ, Церковь православ­
ная якобы еретичествуетъ въ ученіи о Сынѣ Божіемъ (гл. 5), 
о Богородицѣ (гл. 6), о человѣческомъ зачатіи (гл. 7), въ



— 180 —

ученіи о церкви (гл. 8) и въ 3-хъ—она якобы блуждаетъ 
въ ученіи о всѣхъ семи таинствахъ (гл. 9—15). Но какъ же 
Мельниковъ строитъ свои доказательства предъявленныхъ 
имъ къ церкви обвиненій?.

Причастность православной церкви къ латинству, протестан­
тизму и атеизму онъ выводитъ не изъ ученія ея, а изъ 
отрывочно-взятыхъ и при томъ общихъ выраженій „Церков­
наго Вѣстника", архіеп. Амвросія, еп. Евдокима, прот. Свѣт­
лова, Свѣнцицкаго и т. и., скорбящихъ-де о недостаткахъ 
въ постановкѣ нашего школьнаго богословія и упадкѣ со­
временной нравственности!.. Еретичность символическихъ 
книгъ Мельниковъ доказываетъ не изъ содержанія самыхъ 
книгъ, а изъ общихъ фразъ, вполнѣ неосновательнаго и 
притомъ плохо понятаго имъ отзыва о юго-западной письмен­
ности іер. Тарасія, заблужденія котораго обличены, наприм., 
въ „догматическомъ богословіи" прот. Малиновскаго (т. IV 
примѣч. на стр. 24).

Неправильное ученіе о Сынѣ Божіемъ, содержимое якобы 
православною церковью, явствуетъ, по Мельникову-де, изъ 
того, что профессора дух. академій якобы „въ Божествен­
ность Христа не вѣруютъ", а „Странникъ“-де похвалилъ 
книгу Лейтона—„Іисусъ Христосъ и современная цивили­
зація", Бухаревъ слово „Христосъ" неправильно объяснилъ въ 
своемъ учебникѣ по закону Божію, и священникъ Кремневскій 
гдѣ-то на собраніи якобы высказалъ мнѣніе, что „жертва 
искупительная была принесена не Богу, а сатанѣ" и т. д!..

О Пресвятой Богородицѣ православная церковь еретиче- 
ствуетъ, по словамъ Мельникова, потому, что въ „Жезлѣ 
правленія" высказано частное мнѣніе Симеона Полоцкаго 
о непорочномъ ея зачатіи.

„Оригенову ересь" о человѣческомъ зачатіи Мельниковъ 
узргѣлъ въ нашей церкви изъ того, что въ томъ же „Жезлѣ" 
высказано не чуждое и св. отцамъ мнѣніе объ одушевленіи 
человѣческаго тѣла уже по принятіи имъ человѣческаго 
образа, хотя Оригенова ересь вовсе не въ томъ заключалась.

Бъ ученіи о таинствѣ крещенія церковь еретичествуетъ де 
тѣмъ, что, содержа трехпогружательное крещеніе, однако 
принимаетъ латинянъ безъ перекрещиванія; и далѣе, требуя 
оглашенія, однако допускаетъ случаи, когда чукчи изъ-за 
табаку крестятся по два раза!..



— 187 —

Въ ученіи о таинствѣ мѵропомазанія ересь церкви про- 
является-де, по Мельникову, въ томъ, что, по утвержденію 
ея богослововъ, мѵропомазаніе, совершенное надъ митроп. 
Амвросіемъ въ Бѣлой Криницѣ, смазало съ него благодать 
архіерейства...

Въ ученіи о причащеніи церковь православная не права-де, 
по Мельникову, тѣмъ, что въ „Жезлѣ Правленія" моментъ 
пресуществленія св. даровъ отнесенъ къ словамъ Господа: 
„пріимите ядите" и проч. и что единовѣрцамъ она позволила 
совершать литургію на 7-ми просфорахъ, вопреки собору 
67 года...

Въ вопросѣ о таинствѣ священства ересь православной 
церкви сказалась, по Мельникову, въ томъ, что нѣкоторые 
ея богословы относятъ начало священства задолго до пяти­
десятницы (м. Григорій, Филаретъ, Макарій и др.), другіе 
ко дню пятидесятницы (миссіонеры школы Павла Прусскаго); 
одни за австрійскимъ священствомъ не признаютъ благодати, 
а другіе считаютъ возможнымъ принять австрійское духо­
венство, въ случаѣ обращенія его къ православію, въ су­
щемъ сан'ѣ...

Въ этомъ родѣ ереси усмотрѣны Мельниковымъ въ ученіи 
православной церкви и обо всѣ>хъ остальныхъ таинствахъ. 
По этому краткому содержанію брошюры Мельникова, можно 
судитЕ) насколько недобросовѣстно и бездоказательно онъ 
задумалъ свое „блуждающее богословіе". Конечно, онъ и 
самъ прекрасно знаетъ, что ни одной изъ перечисленныхъ 
имъ ересей православная церковь отнюдь не содержитъ, да 
іг давно уже „старообрядцы" въ лицѣ лучшихъ своихъ пред­
ставителей (Ксеносъ, Павелъ Великодворскій, цѣлый рядъ 
единовѣрцевъ) признали публично, что въ церкви право­
славной ересей никакихъ нѣтъ и, однако,—въ 20 вѣкѣ „пе­
редовой старообрядецъ" продолжаетъ повторять и вновь „до­
казывать" завѣдомую неправду. Какова же доляша быть 
цѣліа такому сочиненію?!.

Сообщивъ неправильную, завѣдомо тенденціозную общую 
постановку своему сочиненію, Мельниковъ не останавли­
вается и предъ преднамѣренною ложью тамъ, гдѣ нужно 
какое-либо положеніе подтвердить, а аргументовъ подъ руками 
не достаетъ, не стѣсняется также, гдѣ» полезно для него, не 
дочитать приводимой выдержки, или сдѣлать передержку.



— 188 —

Такъ, доказывая въ 10-й главѣ, что все русское священство 
православнымъ мѵромъ смазано еще при патр. Никонѣ, Мель­
никовъ выписываетъ изъ „путешествія" Павла Алепскаго раз­
сказъ о совершеніи елеопомазанія п. Никономъ и Макаріемъ 
въ великій четвертокъ и выдаетъ это какъ фактъ всеобщаго въ 
Успенскомъ соборѣ мѵропомазанія!.. Утверждая, что „Жезлъ 
Правленія" моментъ пресуществленія св. даровъ пріурочи­
ваетъ къ словамъ „иріимите ядите", авторъ намѣренно не 
дочитываетъ дальнѣйшихъ словъ „Жезла" на стр. 47, изъ 
которыхъ ясно видно, что самъ Симеонъ Полоцкій не раз­
дѣляетъ этого латинскаго мнѣнія!.. Также намѣренно не 
точно приведена выдержка изъ „Жезла", когда надо было 
обвинить православную церковь въ содержаніи догмата о 
непорочномъ зачатіи Пресв. Дѣвы, тогда какъ точный текстъ 
на стр. 35 даетъ неоспоримое право усвоять эту мысль лишь 
какъ личную Симеону Полоцкому, которую даже онъ самъ 
не выдаетъ за обязательную и безспорную, а Мельниковъ 
навязываетъ ее даже собору 1667 года!..

Преднамѣренно неправильно приведена выдержка и изъ 
„Пращпцы" и „Скрижали" на стр. 39 объ „Единосущномъ 
Сынѣ Божіемъ" въ еретическомъ приложеніи Его свойствъ 
по воплощенію Богу Отцу,—и много другихъ...

Пользуясь такого свойства аргументаціей, при указанной 
фальшивой постановкѣ всего сочиненія, авторъ, однако, какъ 
то и подобаетъ раскольничьему начетчику, намѣренно не со­
знаетъ слабости своихъ доводовъ, а наоборотъ проникнутъ 
повиднмому даже чрезмѣрной самоувѣренностью!.. Онъ такъ 
твердо „убѣжденъ" въ неоспоримости своихъ доказатель­
ствъ въ отношеніи еретичности православной церкви, что 
рѣшилъ даже торжественно и смѣло сжечь всѣ старые ко­
рабли, на которыхъ знждало „свое спасеніе съ древнѣйшихъ 
временъ „старообрядство", — съ первыхъ же строкъ своего 
сочиненія онъ ниспровергнулъ всѣ основанія, на которыхъ 
покоилось происхожденіе и дальнѣйшее существованіе ра­
скола: „До настоящаго времени, пишетъ онъ на стр. 1-й, все 
еще существуетъ взглядъ на старообрядчество какъ на об- 
рядовѣріе, церковный расколъ покоится будто бы только на та­
кихъ вопросахъ, какъ сугубая аллилуіа, перстосложеніе, начер­
таніе именъ Христа Спасителя" и т. п. Мелышковъ-же до осно­
ванія разрушаетъ этотъ взгляъ на русскій церковный ра-



189 —

сколъ; онъ увѣряетъ, что господствующая церковь разно- 
гласитъ-де съ „Старообрядчествомъ44 въ основныхъ догматахъ 
церковныхъ и изъ-за этого-де „старообрядцы44 отдѣляются 
отъ церкви, а не изъ за обрядовъ!! Ясное дѣло, что такое 
смѣлое заявленіе, такое рѣшительное отреченіе отъ древнѣй­
шихъ устоевъ раскола могло произойти только на почві> 
надменной самоувѣренности автора, что онъ своимъ спосо­
бомъ полемики откроетъ Америку. Не смогъ попять совре­
менный адвокатъ „старообрядства", что своей тщетной по­
пыткой выпекать ереси въ ученіи Православной Церкви онъ 
уподобляется невѣжественнымъ древнимъ расколоучителямъ, 
современнымъ темнымъ безпоповцамъ, и невѣжественнымъ 
писателямъ въ родѣ Геннадія Пермскаго, отличившагося 
меяхду австрійскими мужиками—епископами, какъ извѣстно, 
изданіемъ пресловутой „ІІанонліп44. Эта Паноплія, къ стыду 
„старообрядческаго епископата14, сумѣла изыскать въ право­
славной церкви свыше 30 ересей. Но—,щио(1 Іісеі Ъоѵі, пои ІісеЬ 
доѵіС4,—скажемъ мы въ примѣненіи къ г-ну Мельникову, лю­
бящему блеснуть и иностранной фразой!.. Что нибудь одно: или 
Блуждающее богословіе44 Мельникова есть плодъ ума невѣ­

жественнаго, именно блуждающаго богословія, или, что всего 
вѣрнѣй, оно есть профессіональное произведеніе на заказъ съ 
опредѣленной цѣлью создать пасквиль на православную цер­
ковь въ духѣ „освободительнаго старообрядчества44, или что 
тояѵе въ духѣ „старообрядческаго лгурнала „Церковь44. Мель­
никовъ, однако, намъ представляется не столь невѣжествен­
нымъ, какъ заставляетъ думать это его произведеніе, а потому 
мы склонны болѣе обвинять его въ преступной профессіо­
нальной преднамѣренности.

Что Мельниковъ писалъ намѣренный пасквиль на право­
славную Церковь,—это видно особенно именно по тону произ­
веденія. На протяженіи всего текста „Блуждающаго бого­
словія44, какъ изъ „гнилыхъ устъ44, сыплются плоіцаднаго 
характера глумленія Мельникова по адресу Православной 
Церкви и ея богослововъ, и послѣднихъ притомъ не какъ 
частныхъ мыслителей, а какъ выразителей-де Церковнаго 
ученія... Чтобы не быть голословными, укаяшмъ для примѣра 
нѣкоторыя страницы, характеризующія сочиненіе съ указан­
ной стороны: 28, 67, 72, 80, 86, 89, 99, 100, 110, 115, 120, 121, 
131, 138, 141, 147, 168, 182, 186, 218, 229, 233 и др.



— 190 —

Не останавливается Мельниковъ даже предъ ужаснымъ 
богохульствомъ надъ таинствами св. церкви* каковыя бого­
хульства мы, не только по религіозному чувству, но и по чув­
ству простой литературной порядочности, не можемъ выпи­
сывать1)...

И кромѣ всего этого, почти каждая глава „Блуждающаго 
богословія“ сопровождается неподходящимъ для серьезнаго 
полемическаго произведенія низкой пробы скалозубствомъ по 
адресу православія и его богослововъ!..

Невольно спросимъ себя, прочитавъ такое полемическое 
сочиненіе, зачѣмъ издается такая литература?!. Если въ17— 
18 столѣтіяхъ попускалась, по грубости, нравовъ, брань въ дѣ­
лахъ религіи, то въ 20-мъ вѣкѣ это -шляется уже печальнымъ 
анахронизмомъ, характеризующимъ лишь среду, изъ которой 
выступаетъ писатель. Бранью никого нельзя убѣдить... Мир­
ная бесѣда, уваженіе и предупредительность къ оппоненту 
только и могутъ привести къ соглашенію, а не невѣжест­
венно—самоувѣренное, злобное и дурного тона хулъное и 
даже кощунственно-богохульное краснобайство, какимъ сплошь 
является „Блуждающее Богословіе" Мельникова. Въ этомъ 
„Блуждающемъ Богословіии мы находимъ и разительное до­
казательство безплодности надеждъ на сближеніе расколь­
никовъ съ Православной Церковью, едва только воцарится-де 
у насъ „свобода совѣсти11!.. Вѣдь судьбы раскольничьей массы 
въ рукахъ гг. Мельниковыхъ и самое меньшее, чѣмъ они мо­
гутъ откликнуться на любовный призывъ Православной Цер­
кви къ единенію,—это послать по ея адресу тьму богохуленій 
и кощунствъ, а равно и бездонную пропасть неистовой злобы 
съ отборною бранью изъ своего раскольничьяго лексикона... 
Ну, а большаго мы дождемся отъ расколовождей при боль­
шемъ расцвѣтѣ у насъ „свободы совѣсти"...

Н. Виноградскій.

Г  А  Т і А  ^  Л  ф  А  ч

*) За богохульство въ „Блужд. Богосл.“ Мелышковъ привлеченъ къ от- 
вѣтствен. по 73 ст. Угол. Улож.



Церковная хроника.
Московскій Отдѣлъ Православнаго Камчатскаго Братства.

Подъ гостепріимною сѣнью Московскаго въ Кремлѣ Чудова 
монастыря въ прошломъ году 27 Октября состоялось торже­
ственное открытіе Московскаго Отдѣла Православнаго Камчат­
скаго Братства. Подробно о томъ, каковы задачи и цѣли 
этого Отдѣла Братства, какъ и вообще Камчатскаго Братства,— 
мы скажемъ послѣ, въ самомъ скоромъ времени. Наша ре­
дакція имѣетъ для этого свѣдѣнія изъ первоисточника, отъ 
непосредственныхъ дѣятелей Камчатскаго Братства, доста­
вившихъ намъ и полные жгучаго церковнаго интереса фо­
тографическіе снимки изъ дѣятельности Камчатской право­
славной миссіи. А въ этотъ разъ мы отмѣтимъ лишь, что 
Московскій Отдѣлъ Камчатскаго Братства, подъ благостнымъ 
водительствомъ Московскаго Архипастыря Митрополита Вла­
диміра и благодаря неусыпнымъ трудамъ намѣстника Чу­
дова монастыря архимандрита Арсенія, процвѣтаетъ и не 
одну слезу бѣдныхъ Камчадаловъ уже отеръ любвеобильною 
рукою обители святителя Алексія. Наг общемъ собраніи чле­
новъ Московскаго Отдѣла Камчатскаго Братства намѣстникъ 
Чудова монастыря архимандритъ Арсеній произнесъ весьма 
задушевную рѣчь о цѣляхъ и нуждахъ Братства, каковую 
рѣчь мы и печатаемъ къ свѣдѣнію ревнителей о христіан­
скомъ просвѣщеніи и благотвореніи:

„Дорогіе братія! Счастливы мы съ вами, что живемъ 
здѣсь,—въ этой обильной всякими духовными и земными 
благами странѣ—Россіи. Въ самомъ дѣлѣ, чего только у 
насъ нѣтъ.—И хлѣбъ бѣлый и разнообразные плоды земные: 
на нашихъ поляхъ и дубравахъ пасутся стада овецъ, коровъ, 
отъ которыхъ мы имѣемъ полезную и пріятную пищу. Жи­
лища наши, хотя подъ часъ бываютъ и бѣдныя, но свѣтлыя 
и теплыя, одежда наша хотя и простая, но удобная и не 
вредная для здоровья. А природа то, природа! Какъ взой­
детъ солнце красное, какъ обогрѣетъ оно нашу землю ма­
тушку, какое разнообразіе цвѣтовъ тогда на поляхъ у насъ



—  192 —

появится, хоръ птичекъ запоетъ, а воздухъ ароматомъ и бла­
гоуханіемъ наполняется. Намъ и зима не страшна, а также 
нами съ нетерпѣніемъ ждется и точно безъ нея намъ не 
обойтись, точно она намъ даетъ здоровье, и счастіе. А какое 
обиліе у насъ духовныхъ благъ: вездѣ святыня, вездѣ храмы 
Божіи, насъ учатъ грамотѣ, мы знаемъ, что на всемъ бѣломъ 
свѣтѣ дѣлается... Оцѣни же, дорогой братъ, всѣ сіи блага, 
тебѣ Богомъ посылаемыя, и благодари Его, Господа, за осо­
бое къ тебѣ благоволеніе...

Но вотъ далеко, далеко отъ насъ, но на нашей же землѣ, 
землѣ Русской живутъ бѣдные Камчадалы... Природа у нихъ 
суровая, вѣчно холодная, пища у нихъ одна рыба сушоная, 
жилище у нихъ непріятное, оно у нихъ въ землѣ дѣлается— 
безъ печей, безъ трубъ, кострами обогрѣвается, оттого то 
всегда у нихъ дымомъ пахнетъ. Одежда у нихъ изъ шкуръ 
животныхъ, прямо на тѣло надѣвается, оттого въ ней много 
насѣкомыхъ заводится. А кто имъ дастъ блага духовная? 
они и рады были бы имъ, но нужны миссіонеры, нужны 
церкви, нужны книжечки и иконки.,. Бѣдные наши братья, 
кроткіе Камчадалы... Кто же вамъ поможетъ, кто вамъ посо­
чувствуетъ! О, порадуйтесь же наши далекіе братія. Далеки 
вы отъ насъ, мы не знаемъ васъ, но сердцемъ мы съ вами; 
когда мы услыхали о васъ, то пролили слезу сочувствія и 
готовы чѣмъ кто можетъ, помочь. Кто же эти сочувствующіе? 
Это братья, вы здѣсь присутствующіе. Нельзя не похвалить 
вашей любви, вашего усердія. Сказать вы богаты, ничего не 
стоитъ вамъ удѣлить отъ избытка своего. Но хорошо, я знаю 
ваши средства, ваши труды. Вы, простые труженики и тру­
женицы Божіи, въ потѣ лица своего добываете себѣ пропи­
таніе. Но вотъ вы находите для себя возможнымъ и на доб­
рое дѣло удѣлять свою трудовую лепту. Видя вашу скудость, 
нельзя не подивиться вашему усердію, а видя ваши слезы 
состраданія къ далекимъ нашимъ собратьямъ Камчадаламъ— 
невольно умиляешься духомъ и прославляешь за васъ Хри­
ста. Что же вызываетъ у васъ такое сочувствіе, что дѣлаетъ 
васъ такими добрыми? Ваша любовь ко Христу, ваше стрем­
леніе къ спасенію души... Ахъ любовь, любовь христіанская, 
ты любовь, уже здѣсь на землѣ дѣлаешь людей ангелами"...

И. М.


